



# حیاتِ امام میر شریعت

الله  
رحمۃ اللہ علیہ

و بعد

تألیف جناب امیرزا

## جلد حقوق محفوظ ہیں

کتاب کی کوئی بیارت بغیر اشارہ و مصنف کی اجازت نہ تقلیل کر کے شائعہ نہ کل جائے۔

|       |                   |
|-------|-------------------|
| ناشر  | خالد سید جانباز   |
| پبلشر | مکتبہ تبصرہ لاہور |
| طابع  | چان پیس لاہور     |
| کتابت | مقصود احمد        |
| تجداد | ایک ہزار          |



حکومتیں مغربی پاکستان سے سکروں اور کامگروں کی لا انتہی یوں کے لئے منظور شدہ

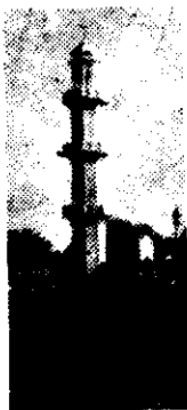
نمبرسی ڈی / ایچ کیشن / ۱۷ — ۲۸ / ۶۴

موعد ۱۹۷۰ء جنوری

قیمت ۱۰۰ روپے

# اُس عظیم ماں کے نام

جس کی کوکھ تے ایشیا میں ایک ایسے  
پسوت کو جنم دیا، جس کی لکار سے بڑاؤی  
سلطنت کا چراغ ہمیشہ کے لیے گل ہو گیا



# فہرست

| عنوان                              | صفحہ  | عنوان                     | صفحہ |
|------------------------------------|-------|---------------------------|------|
| جیسا فو الی باغ                    | ۱۶    | قصاویر                    |      |
| احساس اُبھر تیارا                  | ۴۵—۲۳ | باب اول                   |      |
| آئماز سفر                          | ۲۷    | ۱۹۸۹ء تا ۱۹۷۱ء            |      |
| پہلی سیاسی تقریر                   | ۲۷    | امیر شریعت                |      |
| ترک موالات                         | ۲۹    | گھرنا                     |      |
| لاہور خلافت کیشی                   | ۲۹    | نہیں                      |      |
| مرزا بشیر الدین محمود سے پہلی مکمل | ۲۹    | سید ضیاء الدین            |      |
| آزاد ہائی سکول گجرات               | ۳۰    | شادی                      |      |
| محکم بہجت                          | ۳۱    | واحد، اندر رابی           |      |
| پہلی گرفتاری اور سزا               | ۳۱    | والدہ کی وفات             |      |
| امر ترسیں ہشتال                    | ۳۲    | بچپن                      |      |
| مقدوس کی ساعت                      | ۳۲    | قرأت                      |      |
| فرد جسم                            | ۳۵    | امر ترسیں                 |      |
| فیصلہ مقدمہ                        | ۳۶    | ناگریاں                   |      |
| امر ترسیل سے روائی                 | ۳۶    | شادی                      |      |
| باب دوم                            | ۳۶    | دوبارہ امر ترسیں          |      |
| ۱۹۷۱ء تا ۱۹۸۱ء                     | ۳۸    | امامت                     |      |
| لاہور سنٹرل چیل                    | ۳۹    | غیر اسلامی رسیں           |      |
| ستافی کی درخواست                   | ۷۱    | جلیسا فو الی باغ کا حادثہ |      |
| آزاد ہائی سکول کا خاتمه            | ۳۳    | خدمت خلق                  |      |
| محکم ترک موالات کا خاتمه           | ۴۴    | مارشل فور                 |      |

|         |                           |     |                          |
|---------|---------------------------|-----|--------------------------|
| ۱۳۵     | — کا اجلاس                | ۸۰  | محبیت خلافت کا اختر      |
| ۱۲۸     | دارنٹ گرفتاری             | ۸۱  | محبیت شہری               |
| ۱۳۰     | فاختہ حملہ                | ۸۲  | ہملا پر مسلم فداد        |
| ۱۲۷     | گرفتاری                   | ۸۳  | پھل سے رانی              |
|         | باب سوم                   | ۸۴  | شدید کامی پہلو           |
| ۲۲۱—۲۲۲ | ۶۱۹۳۰ء تا ۱۹۳۰ء           | ۸۵  | محبیت قبر                |
| ۱۹۳     | دُم دُم جیل               | ۸۶  | ایک سوال                 |
| ۱۹۴     | رستم زماں سے ملاقات       | ۸۷  | جواب                     |
| ۱۹۵     | رہائی                     | ۸۸  | مزاییت کے خلاف فتویٰ     |
| ۱۹۶     | جلس احرار کی تشکیل نو     | ۹۰  | ضجاب کے پیروں سے مکمل    |
| ۱۹۷     | گاندھی جی سے ملاقات       | ۹۱  | سپاسناہ                  |
| ۱۹۸     | میٹنگ کامیابی کا حادثہ    | ۹۲  | تحمیک شامِ رسول          |
| ۱۹۹     | تحمیک شیر                 | ۹۳  | شامِ رسول و اجنبی قتل ہے |
| ۲۰۰     | وفد کی روشنی              | ۹۴  | شاہجی کا مؤقت            |
| ۲۰۱     | شاہجی کی گرفتاری          | ۹۵  | یسری گرفتاری             |
| ۲۰۲     | بورشل جیل لاہور           | ۹۶  | سوائی شروعاندہ کا قتل    |
| ۲۰۳     | ایک ماں کا ایثار          | ۹۷  | تعزیرات ہندیہ میں تسلیم  |
| ۲۰۴     | جیل سے رہائی اور          | ۹۸  | شہر پورٹ                 |
| ۲۰۵     | سکھوں سے ٹکڑا             | ۹۹  | جیدر پہلوان کا مقدمہ     |
| ۲۰۶     | امیر شریعت کو زہر دیا گیا | ۱۰۰ | پیر کرم شاہ              |
| ۲۰۷     | پنڈت کرپا رام برہمچاری    | ۱۰۱ | ۶۱۹۲۹ء                   |
| ۲۰۸     | قادیانی کا انفرانس        | ۱۰۲ | شامِ رسول کا قتل عام     |
| ۲۰۹     | گرفتاری                   | ۱۰۳ | ایک غوفاک دھاکہ          |
| ۲۱۰     | ایک دچپ واقعہ             | ۱۰۴ | فیض قادیانی کا خطبہ      |
| ۲۱۱     | مجذوب کی دعا              | ۱۰۵ | ڈیرہ غازی خاں            |
| ۲۱۲     | مقدمہ مرکی روئیہ ماد      | ۱۰۶ | ایک واقعہ                |
| ۲۱۳     | جمعۃ اللوداع              | ۱۰۷ | ہتھکڑی                   |
| ۲۱۴     | فروجم                     | ۱۰۸ | ملان کا عرم              |
| ۲۱۵     | تحمیری بیان               | ۱۰۹ | شاروں والی               |
| ۲۱۶     | فیصلہ                     | ۱۱۰ | عین الحسدار کی صدارت     |
| ۲۱۷     | سیشن کورٹ میں اپیل        | ۱۱۱ | بنکیں ستیہ گڑہ           |
| ۲۱۸     | اپیل کا فیصلہ             | ۱۱۲ | امیر شریعت کا احراز      |
| ۲۱۹     | تفوی امرت                 | ۱۱۳ | امروہیں عبیت ملائے ہن۔   |

|         |                                |         |                           |
|---------|--------------------------------|---------|---------------------------|
| ۲۶۱     | رہائی کے بعد                   | ۱۶۹     | زندگی کو تڑپا             |
| ۲۶۷     | حضرت عائیہ قوری سے وابستگی     | ۱۸۰     | مسجد شاہزادخان            |
| ۲۶۹     | قانون کی نکست                  | ۱۹۱     | قتل کی سازش               |
| ۲۷۰     | حکومت الہیہ                    | ۱۹۲     | قاتل سے طاقت              |
| ۲۷۸     | مولانا مغل شیر کی شہادت        | ۱۹۴     | تجزیک مرح صاحب اکی ابتدا  |
| ۲۸۱     | تحریک پاکستان                  | ۱۹۵     | قادیانی میں نمازِ محمد    |
| ۲۸۴     | قائدِ عظیم سے ملاقات کی خواہش  | ۱۹۹     | سینما کی تعمیر            |
| ۲۸۷     | قرارداد مجلس احرار             | ۲۰۳     | تبیخ اسلام                |
| ۲۸۹     | دہلی کا آخری اجلاس             | ۲۰۶     | ڈسکریٹ انتخابی سرکار      |
| ۲۹۵     | ایمروز شریعت کشیر میں          | ۲۱۰     | حضرت مدینی سے اختلاف      |
| ۲۹۶     | جیبوری حکومت میں احرار کو م)   | ۲۱۳     | تجزیک مرح صاحب کا دوشاہی  |
| ۲۹۸     | شوہیت کی دعوت                  | ۲۱۶     | قتل کی سازش کا الزام      |
| ۳۰۱     | کشیر سے والپی                  | ۲۱۸     | ضلع میانوالی کا دورہ      |
| ۳۰۳     | تقصیم سیاح کی مخالفت           | ۲۱۹     | گرفتاری                   |
| ۳۰۵     | عطاء اللہ شاہ شہید کر دیئے گئے | ۲۲۰     | مجلس اسرار کی قرارداد     |
| ۳۱۰     | خان گڑھ میں قیام               | ۲۲۰—۲۲۲ | باب چہارم                 |
| ۳۱۳     | پیغمبر کی وفات                 | ۲۲۳     | ۱۹۴۰ء تا ۱۹۵۰ء            |
| ۳۱۷     | پاکستان ۱۹۴۸ء                  | ۲۲۵     | ابتدائی کارروائی          |
| ۳۱۸     | تفاوذ شریعت کا فرنیش           | ۲۲۵     | لدھارا میں کی تلاش        |
| ۳۱۹     | ملتان میں قیام                 | ۲۲۶     | ہائی کورٹ میں             |
| ۳۲۰     | مجلس احرار کا آخری اجلاس       | ۲۲۸     | لدھارا میں                |
| ۳۲۶     | سیاسیات سے علیحدگی             | ۲۲۳     | عدالت میں                 |
|         | بایپ پنجم                      | ۲۲۲     | لدھارا میں کا بیان        |
| ۳۲۱—۳۲۱ | ۱۹۴۱ء تا ۱۹۵۰ء                 | ۲۲۶     | جرح کی اجازت              |
| ۳۲۱     | استکارا م پاکستان              | ۲۲۹     | نوت پیک جلاودی گئی        |
| ۳۲۲     | مسلم ریگ کی غلطی               | ۲۵۰     | عدالت سے تخفیظ کی درخواست |
| ۳۲۵     | والد صاحب کا انتقال            | ۲۵۱     | خوبیہ رہنمہ               |
| ۳۲۹     | لریک اہم اکشاف                 | ۲۵۸     | لکڑی کا بکس               |
| ۳۲۱     | بینیٹی کی اٹتی                 | ۲۶۳     | خوبیہ جھوٹ                |
| ۳۲۱     | چمیز                           | ۲۶۶     | خود کشی کا ارادہ          |

|     |                           |     |
|-----|---------------------------|-----|
| ۳۱۶ | ایک فلسطین جر             | ۳۴۲ |
| ۳۱۷ | مقدامت کی دوپی            | ۳۴۸ |
| ۳۱۸ | مولانا ظفر علی خاں        | ۳۵۲ |
| ۳۲۰ | حضرت لاہوری کا فتویٰ      | ۳۵۶ |
| ۳۲۳ | پولیس کی نگرانی           | ۳۴۶ |
| ۳۲۴ | بیشتر النسب               | ۳۴۷ |
| ۳۲۶ | شیرستی فساد               | ۳۴۵ |
| ۳۲۹ | ڈاک پرسنر                 | ۳۴۹ |
| ۳۳۱ | مجلس احراز کا احیاء       | ۳۴۸ |
| ۳۳۱ | صدر سکندر مرزا کی خواہش   | ۳۴۹ |
| ۳۳۲ | مجلس احراز کا اجلas       | ۳۴۰ |
| ۳۳۲ | فوجی انقلاب               | ۳۴۶ |
| ۳۳۷ | اجاپ کی مغلیبیں           | ۳۴۳ |
| ۳۳۷ | لندن آئنے کی دعوت         | ۳۴۶ |
| ۳۴۱ | اراضی کی پیشی کش          | ۳۶۸ |
| ۳۴۲ | وہائے صوت کے بیے          | ۳۸۲ |
| ۳۴۴ | شعر و شاعری               | ۳۸۶ |
| ۳۴۶ | ایک نام نگار سے           | ۳۸۸ |
| ۳۴۷ | قایچ کا دوسرا بڑا حملہ    | ۳۸۹ |
| ۳۴۸ | قایچ کا آخری حملہ         | ۳۹۰ |
| ۳۴۹ | اپنام تبصرہ کا بناری نمبر | ۳۹۱ |
| ۳۵۰ | نشروپتیال                 | ۳۹۲ |
| ۳۵۷ | وہائے صوت                 | ۳۹۷ |
| ۳۵۶ | پھر لاہوریں               | ۳۹۵ |
| ۳۵۸ | شماز                      | ۳۹۶ |
| ۳۵۹ | استقال                    | ۴۰۵ |
| ۳۶۰ | موت کی خبر                | ۴۰۵ |
| ۳۶۰ | جنازہ                     | ۴۰۶ |
| ۳۶۱ | آخری آنام گاہ             | ۴۰۹ |
| ۳۶۲ | اخبارات                   | ۴۱۰ |
| ۳۶۳ | تقریت                     | ۴۱۲ |
| ۳۶۴ | باسس، خواراک اور عادات    | ۴۱۵ |

تحریک ختم نبوت  
 مجلس عمل کا قیام  
 راست اقدام  
 گرفتاری  
 کراچی جل  
 حلقہ کے پیغامات  
 سکھر جل  
 خواراک  
 محمد علی بوگرہ کی آمد  
 بھوپت ڈاکو  
 لاہور سٹریل جل  
 موقوف اور اختداد  
 سکھر جل کا تذکرہ  
 اسیران مارٹن ڈار  
 داستان پارینہ  
 آخری سازش  
 نئے سفر کا آغاز  
 مجلس متفق ختم نبوت کی صدارت  
 سنتینین کو دیست  
 ذیابیطس اور فتح  
 حج بیت اللہ کی دعوت  
 روحاںی صدر  
 ۱۹۵۵  
 ڈسٹرکٹ حج کیبل پور  
 رہائی کے بعد ہیلی تقریب  
 دیست  
 سیلی کی انتقام  
 رہائی  
 غلوٹ انتخاب  
 ڈیورڈ میں آمد  
 حیثیت جاندنگری  
 مولانا نجیب الرحمن کی انتقال

۴۹ نامہ من جب پہلی بار حیات امیر شریعت، نظر عام رپائی۔ تو مجھے لفظ نہیں تھا کہ لوگ میری طرز تحریر کو پسند کریں گے اس پرچھی شاہ جی و حجۃ الدین طیبی کے حقیقت مندعل نے کتاب ہذا کو ہاتھوں ہاتھ خرید دیا۔ آخر جب نگہت بادمباری کا صحن چن سے گندہ ہوا تو گل بولوں سمیت بانع کی پرشاخ گل فضا سے مکاٹھی۔ پتھے پتھے کی زبان پرمہارنو کا ذکر تھا۔ صیاد بھی داد دیے بغیر زہ کا ادرخزان نے بھی یادِ خواستہ مکاری نظریوں سے دیکھا۔

مجھ سے پیشہ تعدد دانشوروں نے امیر شریعت کی سوانح حیات پر قلم اٹھایا۔ مگر یہ نہ ہوا، پر نہ ہوا میسٹر کا انداز نصیب

ذوق! یاروں نے ہبہت زور غزل میں دارا

الحمد للہ کہ خون جگر کی آمیرش سے میں نے جو اشک پیازی کیے تھے ذہی لالہ دلک چھرے کا غازہ قرار دیے گئے اور اس طرح "حیات امیر شریعت" کو عوام میں خاص اہمیت حاصل ہوئی۔ جنوری ۱۹۰۰ء کو پاکستان کے حکمران تعلیم نے "حیات امیر شریعت" کو کالج اور سکولوں کی لائبریریوں کے لیے منتظر کر دیا تو کتاب نئی فل کے طالعہ میں آئی۔ اس سے پیشتر اساتذہ سے ٹلیا ہٹک کے قتل اور زہن حیات امیر شریعت سے پہنچا نہ تھے۔ وہ اس مرد درد بیش کی آب بیتی کو ابتدی سمجھتے رہے جس نے صیزیر کی آزادی کے لیے نصف صدی نیز ملکی سامراج سے طلبی اور اس ہجوم کی پاداش میں اسے جیل خاؤں سے فارغ من کا پہنچاڑا۔ جیسے جیسے وہ کتاب کے اوقات پتھر کے حقیقت نکھر کر راشے ڈھنگئی۔ اور قارئین کا ذوق عجسس ٹھرستا گیا۔ لیکن کتاب بازار میں ختم ہو چکی تھی۔

قریباً چھ سال گزر نے پڑھاتے تھے ذرا سنبھالا لیا اور اللہ تعالیٰ نے توفیق وی توحیات امیر شریعت کا بالصورہ ایڈیشن بوجپے سے کہیں زیادہ خوبصورت، کتابت کی غلطیوں سے پاک تاریخ کے سلسلہ ہے اس پرچھی اگر کہیں جھوٹ محسوس ہو تو بلا جا بہ طلح کریں لاس پرائندہ خود ہو سکے۔

آپ کا جانباز مرزا

مورخہ ۲۳ اپریل ۱۹۰۷ء

والسلام :-

## ابتدایہ

۱۹۲۷ء کا زمانہ ہندوستان میں اُن سیاسی سرگرمیوں کے عوامیکشال نصف جو  
 آجیل کر غیر ملکی حکمرانوں کے خلاف پ्रامن بغاوت کے حالات کو جنم دینے کا باعث بنیں  
 اس سے پہلے ۱۹۲۹ء کے ڈوبستے مودودی کی آخری کرنوں کے جلویں دریائے راوی  
 کے کنارے آل انڈیا کا نگر سے بڑا نوی سامراج سے مکمل ٹکو خلاصی کے لئے اپنی  
 تاریخی قرارداد منظور کی۔ ورنہ پیشتر اذیں وہ جزو آبادیات کی خواہش تک تمام جدوجہد  
 مرکوز تھی، شہید اشراق اللہ سکل کا یہ شعر اُس دُور کی نشاندہی کرتا ہے  
 مجھ کو مل جائے چہنے کے لئے شاخ میری  
 کون کہتا ہے کہ گھنی میں نہ صیاد رہے

تحریک غلاف و ترک موالات کے بعد ہاتھا نامدھی کی قیادت میں عزیز ملکی  
 حکومت کے خلاف حضول آزادی کے لئے برصغیر کی یہ دوسرا بڑی تحریکوں کی تیاری تھی  
 ملکوں کے جذبات اُبھر کر دنباوت کے موڑ پر آن پہنچے تھے۔ ہندوستان کا ہر مرکزی شہر  
 اس تحریک کا کیپ قرار دیا جا چکا تھا، یہ نکیں ستیگرہ کی تحریک تھی۔ اسی سلسلہ میں

گوجرانوالہ میں مولانا ظفر علی خاں کی صدارت میں سنتی گروہ کانفرنس منعقد ہوئی، ان دونوں  
میری عمر اٹھارہ اُنیس سال کے آس پاس تھی۔ گو غلام دلیس کے نوجوان کے بیٹے زندگی کا  
یہ سن عقل و شور سے عادی ہوتا ہے، تاہم فرنگی حکمرانوں کے خلاف میرے جذبات اس  
سال بخوبی اور بالغ ہو چکے تھے، اور انہیں تمناؤں کے سہابے میں امتر سے پیدا  
گوجرانوالہ پہنچا۔

اس کانفرنس کا آخری اتفاق میں تھا کہ سربراہ شام پنڈال میں خاص قسم کی ہبائی چہروں پر  
رونق، دلوں میں مسترتوں کا طوفان ہو گزی مولانا عطاء اللہ شاہ بنماری تقریر کیلئے آئے۔  
خوبصورت خدوخال کے ساتھ صرف و پسید چہرے پر سیاہ داڑھی، گھنیلا جسم،  
بُونا ساقد، نیم آستین فالا گھاڑ سے کاکڑتہ، ٹخنوں سے اونچا شرجی قسم کا کھدر کاپا جاہ  
سرپر گول دیوبند طرز کی لوپی، پاؤں میں دلیسی ساخت کا چپل، یہ تھے سید عطاء اللہ شاہ بنماری  
پنڈال سے باہر کثیر رحوم نے ان کا استقبال کیا، گوجرانوالہ کی زمین نے ان کے  
قدم چوئے، آسان نے بلاشیں لیں، فناوں نے بہاروں کی بارش کر دی، ہوم کی بیکھاں  
فرش راہ ہوئیں، دل دماغ نے ہم آہنگ ہو کر ہندوستان کے بہادر سپوت کا خیر مقدم  
کیا، وہ جیسے جیسے اپنی قیام گاہ کے قریب پہنچتے گئے، چاند۔ تاروں کا ہجوم ان  
کی رہنمائی کرتا رہا۔ بیس اُس اچھوتت کی طرح جسے مندر کے دروازے پر کھڑے ہجگوں کی  
مُورقی دیکھنے کی اجازت تو ہے لیکن قریب جا کر ان کے پرزن نہیں چھو سکتا، دُور سے شاہ جی  
کو دیکھا رہا۔

یہ شیخی حضرت امیر شریعت سے میری اپنی طاقتات!  
اوے ایہہ کالا کوڑا کتحوں نے آمد اای عاجزہ؟

(ریکا اسیاہ کہاں سے لے آئے عاجز؟)

آئے کالا رٹے گائے آپے ای پتہ لگ جائے گا؟

ریکا جب ڈے سے گا تو خود ہی معلوم ہو جائے گا۔)

امر سردیو سے اشیش کے مسافر خانے میں بیٹھے خواجہ عبد الرحیم عاجزاً

حضرت امیر شریعت کے درمیان میرے متعلق یہ غصہ گفت گوئی۔

مولانا عبد الرحمن نکودری کا سالانہ اجتماع تھا، یہ حضرات اس میں شمولیت کے  
لیے نکودر ضلع جا لندھر جا رہے تھے۔ یہ دوسرا موقعہ تھا کہ میں حضرت امیر شریعت کو  
قرب سے دیکھ رہا تھا، اس سفر میں مولانا جیب الرحمن لدھیانوی سے بھی ملنے کا موقعہ  
بلاء۔ چاروں کی یہ ہر ای زندگی بھر کا ساختہ بن گئی۔

اخلاص و عجت کا پیکر، زندہ ہی کا جسم، مُسکراہٹوں کا انسار، انجمن ہزار  
واسستانِ خوب وہ حلقة احباب میں رونق افروز ہوا، تو میرے مستقبل کی ساری  
کائنات اُس کے تابع ہو کر رہ گئی۔ اس طرح دنوں سے سختے، مہینے اور سال گزرنے  
لگے۔ پھر جنایں بھی گواہ ہیں کہ دفاتر میں کبھی دراڑ نہیں آئی۔ ان راستوں میں  
پھول اور کانٹے ایک ساختہ ہیے، اندھیرے اُجاوں سے بھی گزر ہوا، تو ایک دوسرے  
کا ہاتھ نہیں چھوٹتا یہی اور یہی کے طویل سفر مشترک اثاثہ جیات بننے لہے۔ مقاصد  
کی ہم آہنگی نے ان واقعات پر سے تیس سال گزار دیے۔

اس وادی پر خار سے جب پہلے پہل میرا گزر ہوا، تو پہنچا جوانی کی ابتدائی  
سرحدوں پر چوڑ کر جا چکا تھا، اور اگست ۱۹۴۱ء میں حضرت امیر شریعت (رحمۃ اللہ علیہ)  
جب اس جہاں سے غصہ ہوئے، تو میرا قدماں بڑھا پے کی دلیز پر تھا۔ حالات کی

ایک مبی لکیر گز اور کر جب رہنماء کے بغیر مقاصد حیات کی راہوں سے گزرنا پڑا، تو اس باذار میں میر فلم میرے ساختہ تھا۔ یہ ستمبر ۱۹۴۱ء کا ذکر ہے کہ حضرت امیر ثریعت کی سوانح حیات تمایرخ کے دامن میں محفوظ کرنے کی صی کی۔

یہ دستاویز مکمل کرنے میں آٹھ سال بیت گئے، تلاش و تجسس چھت اُنق و واقعات میں کب لوگوں سے راہ و رسم بڑھانے پڑے، یہ کہانی اس قدر طویل ہے کہ اس کے بیچ پھر ایک کہانی کی ضرورت ہے۔

ستمبر ۱۹۴۱ء میں جب کتاب ہذا کا آغاز کیا، اور بہت سی منزلیں ٹھکریں تو فوری ۱۹۴۲ء میں دفتر تحفظ خصم نبوغت لاہور سے نام مسودہ چوری کر لیا گیا۔

یہ پہلی دفعہ موتی اُنگلنے کے بعد بازیکپ اطفال بن جاتا ہے۔ اسی طرح قلم سے ایک بار بھلی ہوئی عمارت اگر ضائع ہو جائے، تو دوبارہ اس میں وہ جان نہیں آتی۔ مسودہ کیا کھویا، میرا ول کھوہ گیا۔ ہمارے ہمراۓ جواریے کی طرح بیکار ہو کر بیٹھ گیسا، خیالات کی مجتمع عمارت دھپر ہو کر رہ گئی۔ عزم ارادے کی پامالی چوک کو دعا میں دینے لگی۔ لہوس طرح ایک سال بیت گیا، کہ میر سے عنزیز دوست ملک محمد رفیق مالک لکھتا ہے ادبستان "جب روزنامہ کوہستان" لاہور کی ذمہ داریوں سے بیکدشت ہوئے تو انہیں اپنے پڑانے دھندے کو از بر نوشروع کرنے کا خیال آیا، اور انہوں نے مجھے حضرت امیر ثریعت کی سوانح حیات مرتب کرنے کی دعوت دی، جسے میں نے غصیر کی کا قبادی معاہدے کے قبول کر لیا۔ گری ہوئی عمارت کی نیو پھر سے اٹھانی پڑی، اور میں تمایرخ کے اوقاں کھنگانے میں مصروف ہو گیا۔

قریباً دو صفحات کی کتابت ہو چکی تھی کہ اچانک ایک بوز ملک محمد رفیق نے

حضرتؐ کے ساتھ کتاب کی اشاعتی ذمہ دار یوں سے انکار کر دیا، اس کے بیے انہوں نے غائی پریشانیوں کا مذہر تراشا جو حقیقت اور افسانے کے درمیان کس قدر فاصلہ ہے، یہ اندازہ میں نہیں کر سکا، بہر حال مسٹر چوری ہوتے کے بعد یہ دسرا موڑ آیا کہ بیشیت صفت بخچھ پھر مالیوسی اور نامارا بی کا سامنا کرنا پڑا۔

جاسوسی اور دُمر سے فحاشی لڑکپر کی بہتان نے صاف ذہنوں کے صنفین اور پلپشرز کو اپنی رایوں سے دُود کر دیا ہے، اور اس پر کاغذ کی گرانی کوہ ہمالیہ سے کہیں زیادہ بوجھل ہو کر گری ہے، جس کے نتیجے میں پاکستان میں ایسی کتب کا نقدان ہوتا جا رہا ہے، جس کی انسانیت کو خواہش ہے۔

ایسے وقت میں رفیق ملک کا "حیات امیر شریعت" کی اشاعت سے انکار میرے امدادوں کی نوست کے ہموزن تھا، لیکن اس لاش پر ماقوم کرنے کی بجائے میں نے کشتی کو اپنے آنسوؤں کے طوفان میں پھوڑ دیا، اور کناروں کی تلاش میں ایک پتوار کے سہارے چلتا رہا، اور اکثر دفتر ساحل پر چینچ کر بھی بایوسی ہوتی۔

افتخارِ رسان کے ول و دماغ پر جب قابض ہو جاتا ہے تو اصولِ آدیت ریت کے گھر و ندے کی طرح گر جاتے ہیں، میں نے اس کتاب کی اشاعت کے لیے ایسے دروازوں پر دستک دی، جہاں دولت کی فشنروانی سے انسان ایسیں کے بھی پکڑتا ہے، لیکن میری صدا، صداب صحر اثابت ہوئی۔ اور انہیں دنوں

با غیاب نے آگ دی جب آشیانے کو میرے

جن پر تکیہ تھا دہی پتھے ہوا دینے لگے

یہ آگ پھر ایسی بھڑکی کے سارا گھر جل کر راکھ کا ذہیر بن گیا۔

انہیں حالات میں آنکھ برس گزد گئے، اور اُس مرود رولیٹ کی کہانی جس نے  
بی‌صیرت کے کوڑوں انسانوں کی کہانی کو چلا بخشی تھی، بے رنگ و روغن پڑی اُبھی، آخر  
بھار آئی اور سخنِ نو میدی سے ایسے پھول نکلے، کہ بے اُب و گیاہ سرزین کے کامنوں  
نے لال زار کو شرمند کر دیا۔

یہ درست ہے کہ اکثر الشوروں نے حضرت امیر شریعت<sup>ؒ</sup> کو خسراج تھیں  
چیش کیا۔ ملک بھر کے اخبارات و رسائل نے ان کی سیاسی اور مذہبی زندگی پر قسم  
انقلابیا۔ تاہم ان کی مکمل زندگی کے ادھورے نقشِ مستقبل کے مورخ کو یہ دعا یوں  
کرتے رہے۔

برطانیہ ایسی سلطنت کے پرچمی، جیان بکھرنے والے انسان کی زندگی کے عادتوں  
و افتخار اُس کی بعض طبعی کروڑیوں تک محدود کر دینا اُس کی کوششوں خوبیوں سے  
نا انعامی ہے۔ اگرچہ زندگی میں اُس کے سیاسی اور مذہبی حریضوں نے اُس کے دلستے  
ہیں کاشتے بکھرے، اور اُس کی راپیں مسدود کرنے سے گریز نہیں کیا، تو بعد ازاں مرگ  
روست نما و شمنوں نے بھی کمی نہیں کی۔

لاریب کتاب ہذا میں مجھ سے امیر شریعت کی تمام زندگی کا احاطہ نہیں ہو سکا  
ان کی داستان جیات صہاروں سے صحیح چون تاک بکھری پڑی ہے، بُلُن سے کُرگوں  
تاک کو ان کی کہانی یاد ہے، شمشیر و سنان کے تیز دھاروں سے چل کر فسذل کے  
مطلع و مقطع تاک کے اصول و ضوابط ان سے آشنا ہیں۔ ایسے انسان کی کہانی  
کا غذ کے دامن میں کیوں کر محیط ہو سکتی ہے۔ اور پھر ماخنچا قریب کے معمابوں نے  
اس راہ کے تمام مسافروں کے نقوش اس بڑی طرح مٹاتے ہیں کہا و سووم کو بھی

ہدایت کر دی کہ ایسے کسی نشان کو باتی نہ رہنے دے جس سے ماہنی کے واقعات  
نمایاں ہو سکیں۔ ایسے میں حقیقت اور اضالے کے باہمیں امتیاز کے رتبے ہیں دو دس  
نیگاہوں کی ضرورت تھی، میرا وجہ بیشہ اُس سے تھی رہا۔ اس کے باوجود ایزٹرلیٹ کی  
بہتر صادر زندگی کے تاریک اور روشن پہلو اجڑا کرنے میں میری فخر کے آٹھ برس صرف  
ہوئے ہیں، اس راستہ میں میں نے کہاں کہاں شکوہ کھاتی ہے، اُس کی نشانہ ہی کے  
یہے میں قارئین کا ممنون ہوں گا، اتنا کہ دوسرے ایڈیشن میں اس کی تصحیح ہو سکے۔

یہ حقیقت ہے، کہ کتاب ہذا کی ترتیب میں میری یادداشتوں نے میرا بڑی حد تک  
ساختہ دیا۔ تاہم میں اُن مصنفوں کا ٹکر لگا رہوں چون کی تصرفیت نے میری الگزہناتی کی۔

ان میں

”رمیس الاحسرا“ — کے مصنف مولانا عزیز الرحمن لدھیانی  
”تحریک درج صحابہ“ — کے مصنف مولانا مظہر علی اظہر  
”ماشیل لاٹ سے ماشیل لاٹاٹک“ — کے مصنف سید نور احمد  
”رپورٹ تحقیقاتی عدالت“ — از مشر جش مسٹر محمد میز  
فسادات ۱۹۵۳ء“ { مشر جش ایم، ارکیانی

(جانباز مرزا)

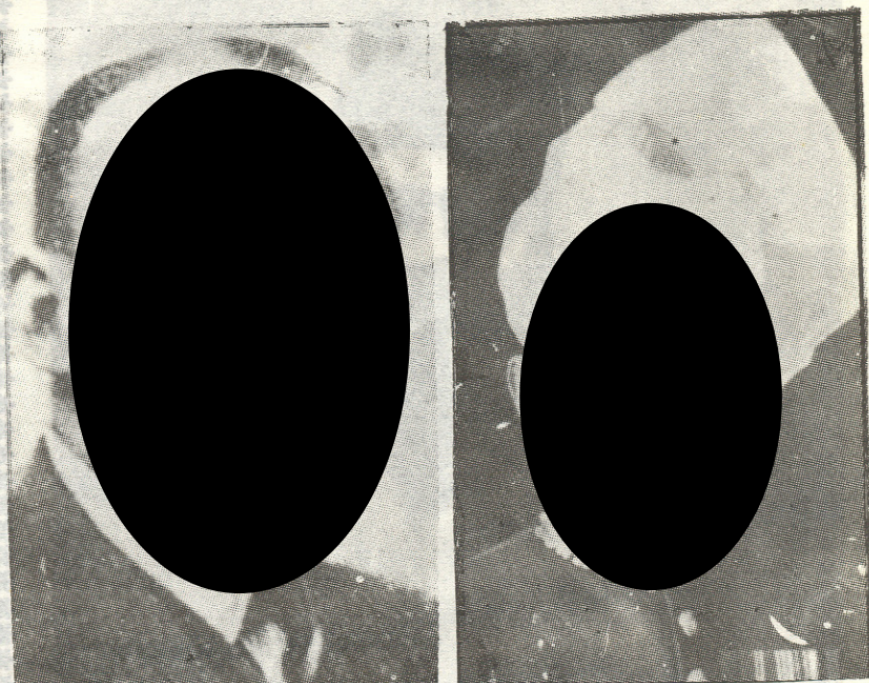


غزل اس تے پھری مجھے سازدینا  
فرا عمر رفتہ کو آواز دینا

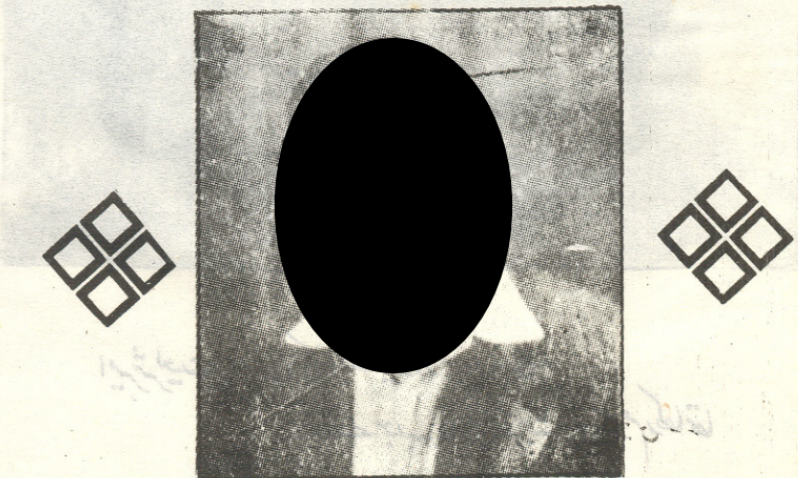


امیر شریعت ۱۹۳۰ء کی ایک یادگار تصویر۔ ع  
ہم نے جب وادی غربت میں قدم رکھا تھا

۱۹۶۲ء کے تایخی مقدمہ کے مبنی اہم کردار



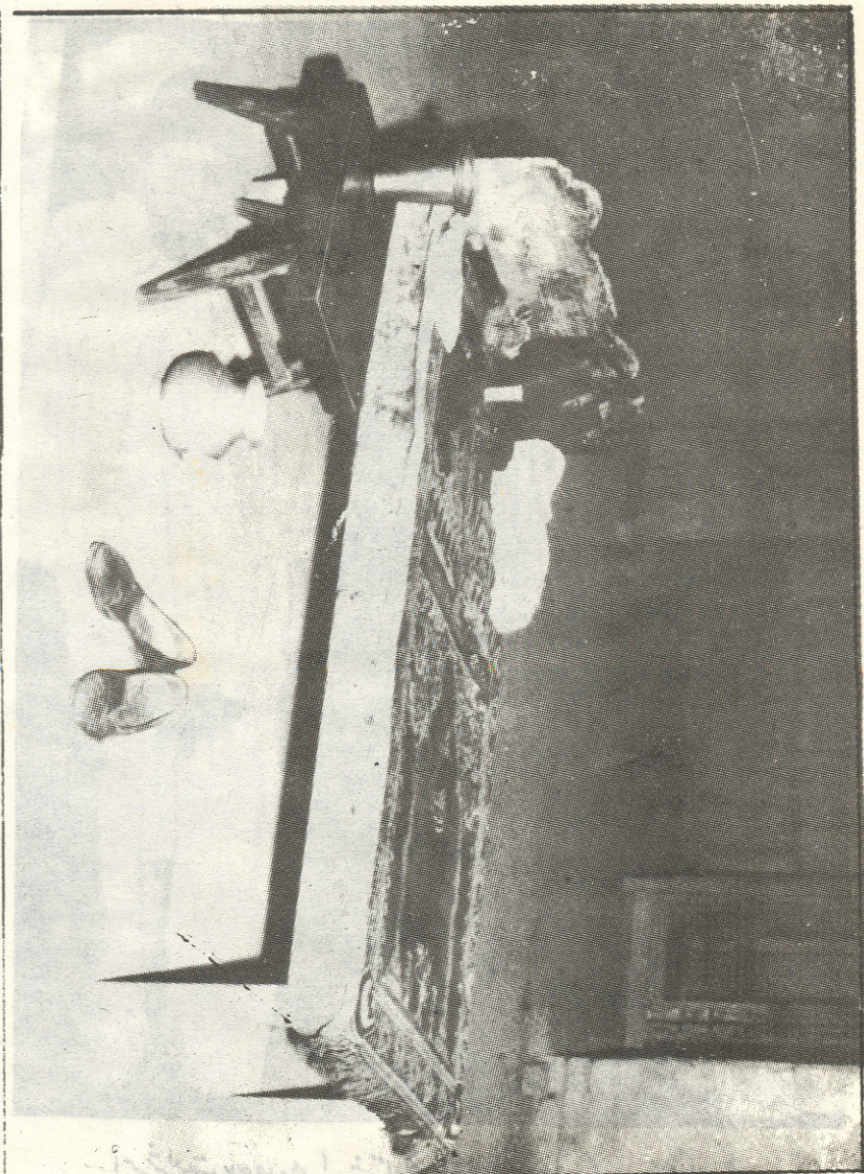
سرکندر حیات خاں وزیر اعلیٰ پنجاب چین جش لادور ہائی کورٹ مرض دلکس نیگ



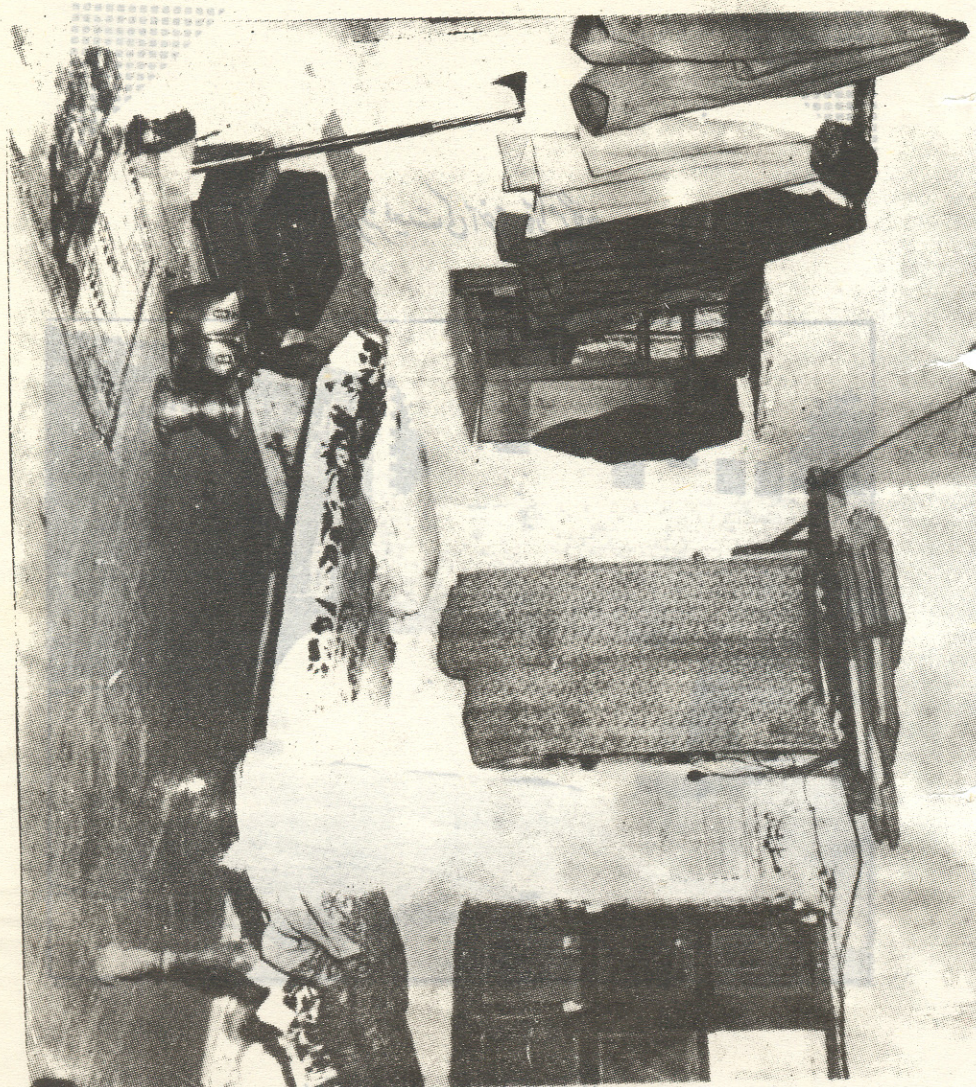
سرکاری روپو طریقہ دھارا م



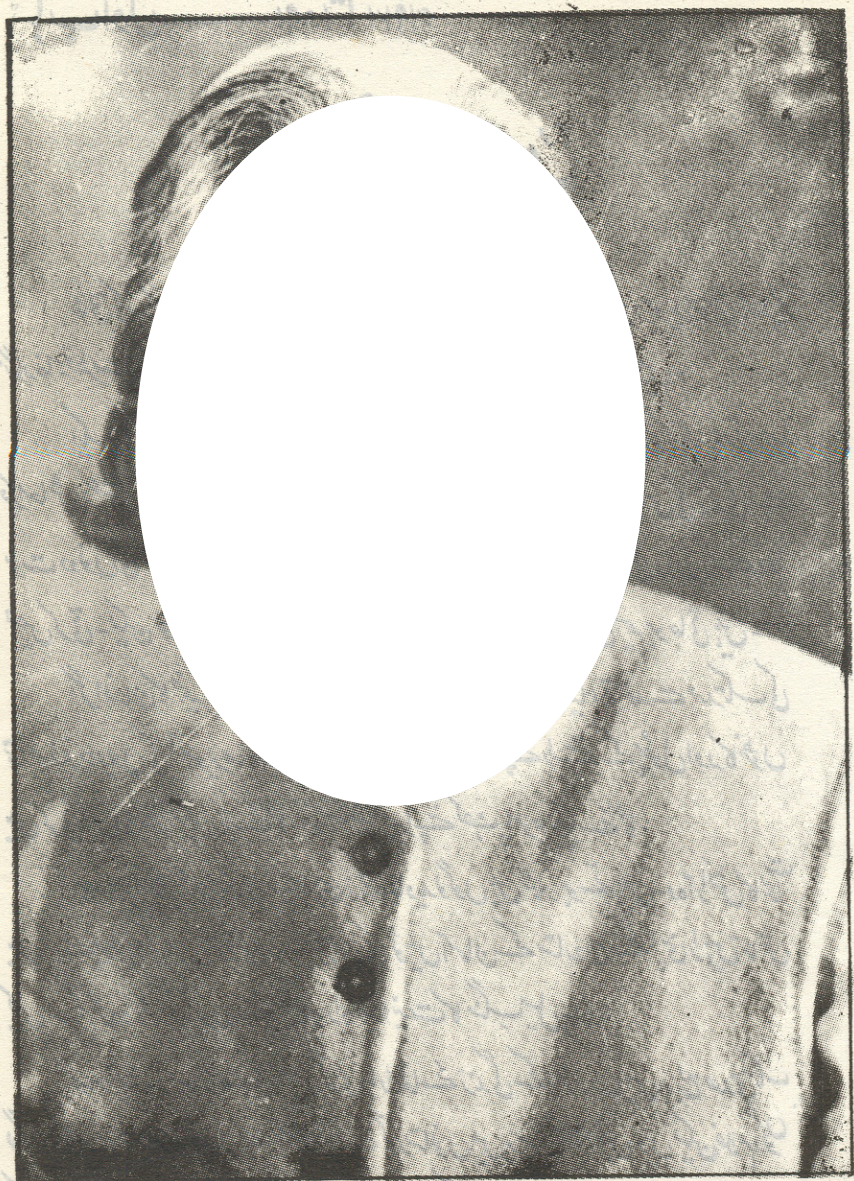
امیر فریضت ۱۹۷۲ء میں اپنے تاریخی مقدمہ سے رہنمی کے بعد ایک رکٹ  
سے باہر تشریف لارہے ہیں۔



أَنَّاْ حِيَاتٍ

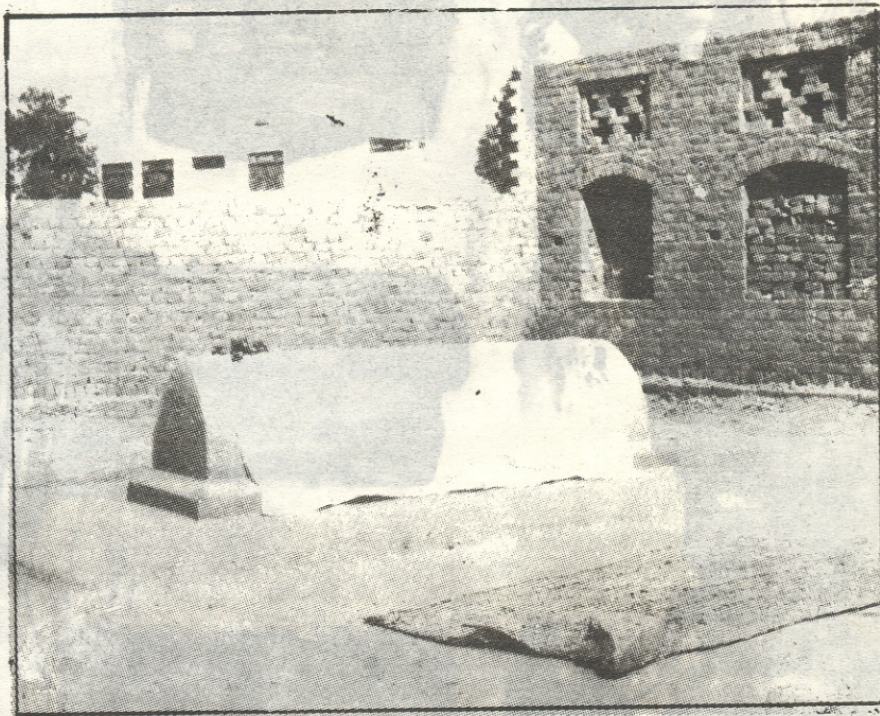


بند منے کے پرے گھٹ سے یہ سامان نکلا



كتاب ينبع من العصافير  
مصنف

## امیر شریعت کی آخری آرامگاہ



بر فرازِ ما غریبان نے پڑائے نے گل

الله اکبر و لا اکبر الا الله

باسمہ تعالیٰ

باب اول — ۱۸۹۱ء تا ۱۹۲۱ء

## امیر سر لعنت

خاتم کی تحریق میں کوئی دکونی مصلحت کا فرمایا ہوتی ہے۔ انسانی دبود ہو یا جیوانی ڈھانچہ  
نگار خادم فطرت کے یہ حسین شاہکار کائنات کے لیل دنمار میں آرائش کیے ہوتے ہیں۔

ایک اگر نیم سحری احمد با دکوم کے درمیان پنکھہ پھیلا کر اپنی زندگی کا مظاہرہ کرتا ہے تو دسر  
نیک رہا ش، عشق تباہ اور غم رفتگار کے تاریخ تکبیت میں الجھا ہوا ہے اور یہی اس کی زندگی ہے  
موت دونوں کی مشعل ہے۔ کچھ فاسطے پر چل کر دونوں دم توڑ دین گے۔ زندگی دونوں سے وفا  
نہیں کرتی۔ لیکن جاہن خمسہ کی سرحدوں سے آگے دونوں کی ذمہ داریاں نقیم ہو جاتی ہیں۔

اگر انسان کا ضمیر زندہ ہے اور اس کا آئینہ فطرت طوٹ نہیں گیا، تو بعد سے مہر تک کی  
تمام ذمہ داریوں کی تصویر صافت دکھانی دے گی۔ اسے اپنے راستے کے پھول اور کانٹوں  
میں کوئی الجھاؤ نظر نہیں آئے گا۔ مستقبل پر اپنے کفت پا مبود پائے گا۔

سید عطا اللہ شاہ بخاری ایسے ہی زندہ جاوید لوگوں میں شمار ہوتے ہیں۔ وہ آرائش کائنات  
میں ایسے چوانع کی طرح روشن رہے جس کی ٹوپیں انسان کے ستاروں نے اپنی رہیں تلاش  
کیں اور گم کر دے رہے انسانوں نے انہیں راہ انسانیت کا سنگ میل جانا۔

وہ حریت و مساوات کی جنس گلاب باراٹھائے زندگی کے بازاروں میں ربح صدی تک  
لوگوں کو ہر موڑ پر بلاتے رہے سانحتوں نے گورستانوں میں یرسوں اذانیں دیں لیکن خلام گلوک  
کے نجہن دنوں کو اپنی گرم گفتاری سے ہو کت میں تلاسکے۔

اگر وہ پهاروں کو پکارتے تو شاید وہ خاکِ راہ بن کر ان کے دامن سے پیٹ جاتے۔ اگر

تاروں کو آواز دیتے تو یقیناً وہ اپنی قندھیں زین کے حوالے کر دیتے۔ گماہ بخاری نے ان سوالوں پر دھک دی جن کے دل خون سے تھی، آنکھیں بینائی سے محمد اور کان صدایتے حق سے نا آشنا۔ فرنگی قمارخانوں کی دیواروں پر کھڑے ہو کر اس نے جازی نئے میں وہ گیت چھڑا کر صراحی و جام ٹکڑا کر رہے گئے اور ساقی لپٹے حواس کھو بیٹھا۔ وہ ایک ایسا قافلہ سالار تھا کہ راستے کا گرد غبار بھی اس کی منزل او جبل نہ کر سکا۔ وہ اپنے پیچے جو نقش پا کر گیا ہے، مستقبل کے مسافروں کے لیے ان میں کئی منزلیں پوشیدہ ہیں۔

زندگی اور مرمت کے درمیان جب تک کشمکش جاری ہے، نظامِ کائنات جب تک متruk ہے، زین و اوسان کے درمیان جب تک بمار و خدا کی آمد و رفت جاری و مداری ہے۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری زندہ ہے اور زندہ رہے گا۔

سال ۱۸۹۱ء کے بیل و نہار پر فرنگی حکمرانوں کی جلوہ آفرینیاں ہنوز چشم لے رہی تھیں پہنچان کے درودیوار، ۱۸۹۵ء کے غیر ملکی تشدد کی صدائے بازگشت سے کبھی کبھار کچھی محسوس کرنے لگتے تھے۔ خلامی کی زنجیریں سارے پندوستان کو اپنی پیسیت میں لے چکی تھیں۔ پندوستان کا سخت اقتدار فرنگی کے رو برو نظریں جھکاتے کھڑا تھا۔

وقت نے ہمیشہ سخت کا سانحہ دیا ہے۔ زمانہ شاہی عدوں کے جلویں چلنے کا مادی ہے۔ خلام پندوستان سے وقت اور سخت دونوں روشن پکے قھقے۔ مغلیہ سلطنت کے آفتاب کو غروب ہوتے ۳۴ برس بیت پکے قھقے کر پڑنے صلح بھار کی سر زمین پر ریح الاول ۱۳۰۰ھ (مطابق ۱۸۹۱ء) چاند رات جمعر کے دن نور کے تلکے میں ایک بچہ پیدا ہوا جس کا نام دھیال کی طرف سے عطا اللہ اور نہال کی جانب سے شرف الدین احمد رکھا گیا۔

خدکے سوا اس راز سے کون آشنا تھا کہ آج ایک ماں اپنی کوکھ سے جس پکے کو جنم دے رہی ہے وہ خون اور گوشت کا لوٹھرا نہیں بلکہ مستقبل کے پندوستان کی پیشائی کا ایک جھوڑ ہے جس کی روشنی سے حکمرانوں کی آنکھیں چڑھیا جائیں گی اور دنیا سے انسانیت میں وہ وقت

ما غلیم خطیب ہو گا۔

سیاسی لحاظ سے ۱۹۴۰ کا سال بنا اہم سال تھا۔ انہیں سن میں بعض اور لوگ بھی عدم سے وجود میں آئے، جنہوں نے آگے پڑ کر تاریخ اور میتھہ بکھر کر اپنے خون سے جلا بخشی۔ جنون شوق سے مقل و خود کی راہیں ہموار کیں تاکہ اکٹے والوں کے سیختم راستے کے نشیب و فراز پر ان کا ہر نقش پائیں گے میں بن کر رہ جاتے۔

اس سلسلے میں یوگو سلاویر کے صد بوزفت بروز میٹھو، فرانس کے بجزل چارس ڈیگال، چاپان کے شاہی خاندان کے قیصرزادہ گینتوی خاص طور پر غائب ذکر ہیں۔ نظام فطرت کی پوچھوتیاں دیکھتے کہ ایک ہی وقت، ایک ہی موسم اور ایک ہی سال میں ماں کی کوکھ سے درتی کی پیٹھ پہنچنے والے یہ پاروں بچے کائنات کے بنا و سندھار میں کس مرح مصروف رہتے۔

آخر الذکر یورپ میں پیدا ہوتے۔ راج منگاں پر میٹھ کر لوگوں پر حکومت کرتے رہے لیکن اول الذکر نے ایشیا کی گود میں جنمے کر حلام کے دلوں پر حکمرانی کی۔

گھر نہ اتنا تاریخ جن لوگوں کو اپنی نیکیل کے لیے منتخب کرنی ہے۔ لازم نہیں کہ ان کی نسبت کسی انسچے اور اعلیٰ خلذان سے ہو۔ بلکہ ماضی بعید میں جن لوگوں نے تاریخ کے صفات پر اپنے نقش چھوڑے ان کے آبا اجداد کو وقت کے حاکمان و فوارث کی بھی نظر التفات سے دیکھنا بھی گوا را نہیں کیا۔ لیکن جو نظریوں میں پر عرض پانے والوں نے جب عملات پر کہتے ہیں ڈالیں تو شاہی تلاج ان کے قدم چومنے لگا۔ اور فرمائیں ان کی عبائیں اٹھاتے پھری۔ سید عطا اللہ شاہ بخاری نے ایک ایسے گھر لئے میں جنم یا جو روحاںی دنیا میں رشد و بذات کا صدیوں محور رہا۔ انسانی زیست نے فرد و مباحثات کے سینکڑاوں صنم خانے ویران کر کے اپنی می خانوں سے اپنی آنکھوں کے ڈور سے سرخ پکے۔ ان کے لڑکھراتے قدم انہیں تنا مردا نکلے آتے۔ یہیں سے انسانیت اپنی منزل کے لیے سفر شروع کرتی ہے۔

اس صدی کے مشور کشیری مولوی منشی محمد الدین فوق اپنی تصنیف "تاریخ کشیر" کے دوسرے حصہ میں رقم طراز ہیں کہ:-

"حضرت امام حسن مجتبی اکی پویسیوں اور حضرت سید مجی الدین عبدالقدار جبلانیؒ کی تیرھوں پشت سے ایک بزرگ سید عبد الغفار بخاری المشور فارمانی خانقاہی بخارا سے اپنے والد سید محمد بخاری کے ہمراہ کشیر تشریف لائے یہ اسلامی حکومت کا زمانہ تھا۔ عمدہ درس و قضایا پر فائز ہوتے۔ سرینگر میں اب بھی آپ کی قبر مزار بُبہ شاہؒ میں دیوار سے مُقصل شمال کی جانب موجود ہے۔"

سید عبد الغفارؒ کی اولاد کشیر کے علاوہ پنجاب کے اضلاع گجرات اور امریقہ میں اکثر پھیلی اور اب بھی موجود ہے۔ انہی کی اولاد سے سالتوں پشت میں سید عبد الرسولؒ جو کہ سید رحمت اللہ کے بیٹے تھے ایک خدار سیدہ بزرگ گزرے ہیں۔ ان کا تقویٰ یہاں تک تھا کہ مرغی کا انڈہ اور مرغ صرف اس لیے میں کھاتے تھے کہ یہ دانہ دمکاؤ گوں کے گھروں میں بھی جا کر کھایا کرتے ہیں۔ اسی زمانے میں شاہ عبدالرحمن دجور حان شاہ کے نام سے ایک مشور مخدوب گزرے ہیں) کے اشارے سے سید عبد الرسول نے اپنے دونوں بیٹوں سید حضور البند اور سید ولی اللہ کو دستکاری اور حوم کی خدمت کے لیے وقف کر دیا تھا۔"

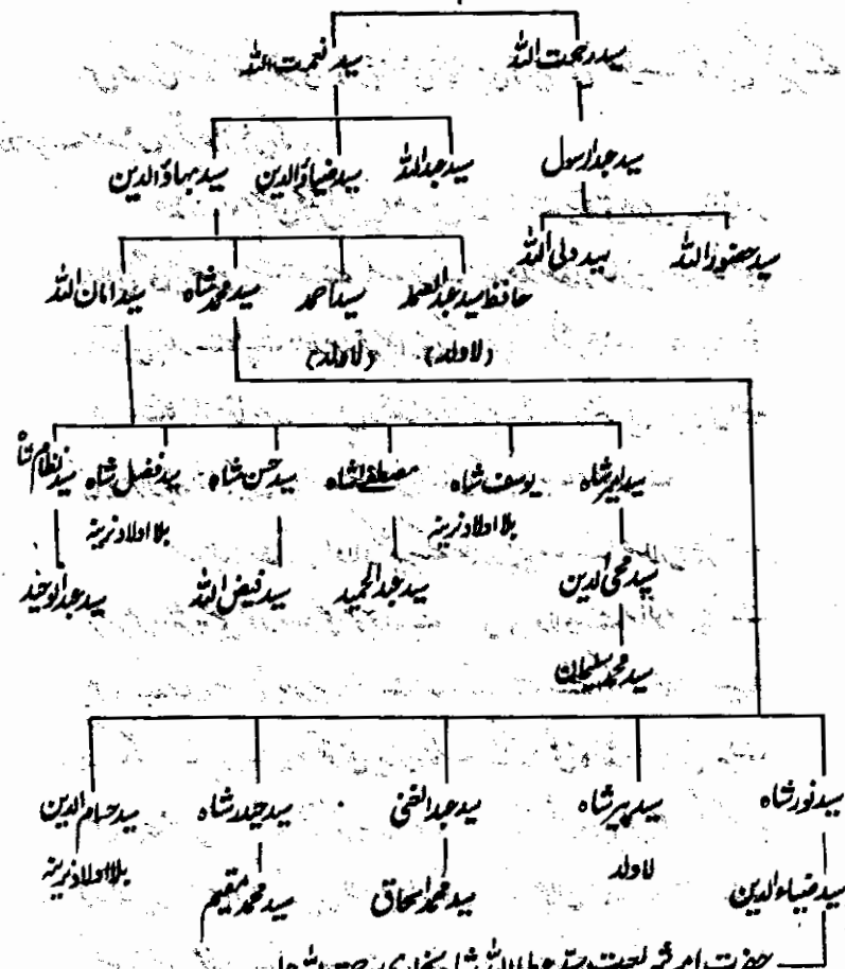
اس سلسلے میں آگے چل کر تاریخ اقوام کشیر کے مصنف شجرہ نسب کویوں ترتیب دیتے ہیں۔

حضرت امام حسن مجتبی

سید محمد بخاری دچوپیسوں پشت حضرت مجی الدین سید عبد القادر جبلانیؒ

سید عبد الغفار بخاری ایک تیرہوں پشت

سید عطا اللہ شاہ اول پوچھی پشت



حضرت امیر شریعت سید عطا اللہ شاہ بخاری رحمۃ اللہ علیہ سید جبار الدین کے والد سید رحمت اللہ کے دوسرے جنابی کا نام سید رحمت اللہ تھا۔ سید رحمت اللہ اور سید عطا اللہ کے والد سید عطا اللہ شاہ اول حضرت سید عبید العفار بخاری کی پوتی پشت سے ہیں۔

سید جبار الدین کے چار سید رحمت اللہ کے پار فرزند تھے جن میں سے سید عبید اللہ اور سید عصیان الدین لاولد تھے تیسرا لڑکا سید جبار الدین تھے جن کے چار بیٹے تھے۔ ان کے دو بیٹوں سید محمد شاہ اور سید امان اللہ کے ہاں اولاد تھی۔

سید امان اللہ کے چھ بیٹے ہیں، جن میں دو اولاد رئیس سے حرم رہتے ہیں۔ چار اولاد رئیس سے سرفراز کیے گئے۔ سید محمد شاہ کے پانچ بیٹے تھے۔ سید پیر شاہ لاولد فتحا و سید حامی الدین کے ہاں عمر بھرا اولاد نہ ہوتی، باقی تین صاحب اولاد تھے۔ سید عطا اللہ شاہ بخاریؒ سید نور شاہ کے پوتے اور سید ضیاء الدین کے فرزند تھے۔

اس طرح سے بیرونیان اب تک پاکستان کے اکثر علاقوں میں پھیل پھول رہا ہے۔ لوگ انہیں عزت اور احترام کی لگاہ سے دیکھتے ہیں۔

نہماں | لاریب آدمی کا سلسلہ نسب دو صیال سے شروع ہوتا ہے، لیکن عالی نسب ہونے کے لیے اس قدر منداد صوری معلوم ہوتی ہے۔

ماں کی کوکھ میں اولاد بھی صحیح پیروش پائے گی، جب ماں کا اپنا خون تریپت النفیس والدین کی بنیاد پر ہوگا۔ وہ نیک طرفہ نیکی کے شانع اکثر غیر صالح رہتے ہیں۔

بلاشیش سید عطا اللہ شاہ کی عالی نسبی جس کے باعث ان کے دو صیال کی قبائے زندگی ہمیشہ روشن رہی، قدر سے او صوری معلوم ہوتی اگر اس میں نہال کا پیوند برقرار کا نہ ہوتا۔ چنانچہ سید عطا اللہ شاہ کی والدہ فخر مریمہ سیدہ فاطمہ اندرا بی بنت مولانا حکیم حافظ سید احمد رابی کا نسب نامہ حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ سے ملتا ہے۔

حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ سے ملتا ہے۔ ان کی نواسی سید عطا اللہ کی نافی اماں تھیں۔

سید ضیاء الدین | ہنوز غیر ملکی اقتدار کا سورج طوضع ہوتے چند ساعتیں گزری تھیں، البتہ حالات نے وفا کے دامن کو گرد نہیں دی تھی، دلوں کے تالے چابی کھو جانے پر بھی زنگ اکو دہیں ہوئے تھے کہ سید عطا اللہ شاہ کے والد سید ضیاء الدین اپنے تایا سید پیر شاہ صاحب بخاری لور چا حافظ سید یحود شاہ صاحب بخاریؒ کے ساتھ پیشئی کی سوداگری کرنے اپنے گاؤں ناگڈیاں ضلع بجرات سے بمار کے مشور شہر پنڈ میں اکثر جایا کرتے تھے۔

ان دونوں یا اٹھارہ انہیں سال کے پیشے میں تھے۔ انہیں قرآن کریم پڑھنے اور منانے کا اس تقدیر شوق تھا کہ ایک دفعہ علیچہ کچھ پازار (پٹنہ) میں لیکے جنگل کی مسجد میں رمضان المبارک کے آخری عشرہ میں شبینہ کے روز نماز عشاء کے وقت پتھر چلا کر آج تین حافظ بامہ مل کر قرآن کریم ختم کریں گے تو خصوصی میں کہا۔

” یہ کیا بُرکت ہے، ایک ہی آدمی کو قرآن کریم ختم کرنا چاہیے ہے؟“

اس پر دوسرا حافظ نے طنز اکامہ ” تو پھر یہ کام آپ ہی کریں۔“

” بہت اچھا۔“ یہ کہ کر مسجد سے چلے آئے۔

گھر آئے تو پھر سے پتھر کے آثار دیکھ کر سید جید شاہ نے فرمایا۔

” کیا بات ہے حافظ جی؟ کچھ کھونے کھونے سے دکھائی دیتے ہو؟“

اس پر مسجد کا سارا واقعہ کہر دیا۔ جید شاہ نے فرمایا۔

” اس میں پریشانی کی کیا بات ہے۔ اللہ کا نام لے کر شروع کر دینا۔“

چھانپھر رات جب قرآن کریم پڑھنے کے لیے کھڑے ہوئے تو پہلی رکعت میں چیلیں پار سے ختم کر دیے۔ اسی طرح مولانا جدیب الرحمن لدھیانوی رحمۃ اللہ علیہ کے دادا مولانا محمد حجت اللہ کا بیان ہے کہ:-

” ۱۸۵۰ کے بعد ایک مدت میں نے پٹنہ دکن کا کے کنارے مسجد میں گزاری

ان دونوں عاظظ ضیاء الدین کی ہمراستی میں سال مخفی، اور انہوں نے ایک رات مجھے

ایک ہی رکعت میں سارا قرآن کریم سنادیا تھا۔“

شادی ایک سیدوں کا یہ خاندان ایک عرصہ پٹنہ میں رہ کاس قدر مقابلہ بواکر نہ صرف کا بادر میں برکت اور رحمت ہوتی، دنیوی قربات طاری کی خواہیں بھی پروان چڑھنے لگیں۔ پٹنہ کے متلوں اور دین وار صاحبِ فکر حکیم حافظ سید احمد اندازی نے جن سے اکثر خاندانی تعلقات استوار ہو چکے تھے اپنی دنیوی نیک اختر حضرت حافظ سیدہ فاطمہ اندرابی کی شادی

حافظ میدھیا الہین سے کردی۔

**فاطمہ اندرابی** [تماریخ کے ادراق اگلی دن اور لال تلخے کی دیواریں ان خوفی حدثات کی گوئشانی کریں تو امنی کی ایک کیکرا پھر کر سائنس آجائے۔ شرافت اور نعمتن کی برباد لاشیں دہلی کی خاہرا ہوں پر شرم و جیا کی بھیک مانگ رہی تھیں، آگ کے شعلوں میں بیٹی ہری عمارت غیر مکمل شکرانوں کے ظلم و جدیں زنگ بھر رہی تھیں، گھبیاں اور بازار خاندانوں کے بے خانماں ہونے پر تمام کنان تھے۔

اس پر آشوب دریں ایوڑے ہوئے گھروں میں ایک گھرنا حضرت خواجہ باقی باللہ رحمۃ اللہ علیہ کی نواسی کا بھی نہ تھا، بودھی سے صوبہ بہار کے شہر ٹپنے میں جا کر آیا ہوا۔ سیدہ فاطمہ اندرابی؟ اسی گھر کی نیک بیت بیٹی تھیں۔

**والدہ کی وفات** [انسانی ارادے دونوں میں جنم لیتے ہیں، اذہنوں میں پرورش پاتتے ہیں اور عمل کی دنیا میں اکثر و بیشتر ہاتھ کھا جاتے ہیں۔ ہمیں سے قدرت اور انسان کے درمیان بعد فاصل قائم ہوتی ہے۔ اگر حرم انسانی کائنات کی تحریر کے نقشہ سوچتا ہے تو خالق کائنات ہر نقشے کو نقش فریادی بنادیتے ہیں کہ آدمی کے تصورات کا ہی سولی بانی بانی ہو کر رہ جاتا ہے سوال الدین اولاد کے مستقبل کے لیے جو خاکے ترتیب دیتے ہیں۔ کبھی تو وہ ریت کے مکر نہ سے ثبات ہوتے ہیں اور کبھی ان پر تلاج شاہی کے گل بُٹے کھلتے ہیں۔

سید عطاء اللہ شاہ بخاری؟ بھپن کی پوتی بہار میں سے گزر رہے تھے کہ ان کی والدہ محترمہ کو داعیِ اجل کا پایام اگیا اور وہ اللہ کو پیاری ہو گئیں۔ گوآ خوش پوری میں ان کا پیار جلوہ فگن نہیں تھا تاہم شفقت والدہ نے انہیں اس احساس سے دور رکھا۔

بنیخراں کے بچے کی زندگی اس پتتے کی طرح ہوتی ہے جو شاخ سے ٹوٹ کر کبھی تو باہم کی جھوٹی میں جاگرتا ہے اور کبھی نیم سمحگاہی اسے اپنے پانے میں سنبھال لیتی ہے

تاہم شاخ سے خودم زندگی تلخ کامیوں میں بسر ہوتی ہے۔

بن ماں کے بچہ باپ کی تربیت کے سماں سے پروان پڑھندا گا۔ ۱۹۸۵ء کی صدائے بازگشت سے کبھی کبھار فضایں پہلا کسا ارتھا ش پیدا ہوتا لیکن شاد عظیم آبادی کے لئے فضا کا رُخ موڑ دیتے۔ ان دونوں پٹنے میں حضرت شاد عظیم آبادی کا پروان جل رہا تھا شرودا وہ کی ساری روشنیں ان کے وجود کے گرد ممٹ کر رہے گئی تھیں۔

سید علی محمد شاد جو آگے چل کر شاد عظیم آبادی کے نام سے معروف ہوئے جنوری ۱۹۶۷ء کو پٹنے کے محلہ پورب دروازہ میں پیدا ہوئے اور جنوری ۱۹۷۲ء کو انتقال کر گئے۔ محلہ پورب دروانہ، سید عطا اللہ شاہ بنخاری کے محلہ کے برابر میں تھا۔ پڑوبی اور سید ہونے کے باعث شاد عظیم آبادی کا پہلی اکثر شاہ جی کی نافی اماں کے ہاں گزرتا۔ پٹنے میں یہ گھرنا بھی علم و ادب کا مرکز تھا اور یہ شاد عظیم آبادی نے بھی اس صحبت سے کافی فیض پیا۔ چنانچہ زبان کی نوک پاک اور شعر لکھنے کا سلیقہ اسی گھر کا مریون منت ہے۔

شاد عظیم آبادی کی عمار و شاعری اپنی جوانی کی سرحدیں جوڑ کر چکی تھیں کہ سید عطا اللہ شاہ بنخاری کو جو لئے سے نکال کر ان کی گود میں ڈال دیا اور مستقبل کا خطیبِ اعظم وقت کے عظیم شاعر کی جوں میں شعروادب کے مکلونوں سے کھیلنے لگا۔

پچھن بچہ خواہ انسان کا ہو یا جیوان کا عادات و خصائص میں ترازو کے ایک ہی تول تھا۔ انتیار جس دوسری بات ہے مگر فرمخی دونوں کے خیر میں ایک سی ہے۔ شرارت دونوں کی بھٹی میں ہے اور پھر جو بچہ یتیم ہوا عزیز و اقارب کا پیارا اس کے بجاڑیں خاصاً معادن ہوتا ہے۔

والدہ کی موت کے بعد شاہ جی کو ماں کا پیارا اور ان کی ذمہ داریاں صرف والدہ کے پیدا نیک تلاش کرنی پڑیں۔ چنانچہ باپ نے فروند کے گرد پیار و محبت کا ایک ایسا حصہ تحریر کیا جس میں حلم دین کی تکمیل ہو سکے۔ یہ در تھا کہ اس میں اگر زیری تعلیم نہ ہمہب سے کافی رکھنے

واملے لوگوں کے نزدیک اخلاقی طور پر جو سمجھی جاتی تھی۔ نیز شرقاً کے ہاں بچوں کی ابتدائی تعلیم گھروں میں تکمیل پاتی تھی۔ پونکہ عربی اور فارسی خود شاہ جی کے اپنے گھر کی تعلیم تھی۔ نما اور نافی مسلم بٹے اباپ نے مگر ان کی اور پھر شاداً کی ادبی محضوں نے اس سونے کے بکھاریں شاگے کا کام کیا۔

والد صاحب کا شوق تھا کہ بیان کی طرح حافظ قرآن ہو۔ چنانچہ کاروبار کے ہلاو و وقت کا اکثر حصہ شاہ جی کو قرآن پڑھانے میں صرف کرتے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ شاہ جی کو قرآن سے عشق ہو گیا اور پھر دلت کتاب اللہ کو سینے سے لگائے رکھتے۔

والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی طبیعت جلالی تھی۔ لہذا ان کے خوف اور قرآن سے لگاؤ کے درمیان تکمیل کو دکے یہے وقت نکان کا رے دار دنخا، تاہم گھر میں ماموں ہم عمر تھے۔ دونوں کی طبقہ بیگت سے یہ شغل بھی جاری رہتا۔ شاہ صاحب خود قریباً کرتے تھے کہ：“ مجھے پنگاں والے کا بہت شوق تھا۔ قرآن کریم اور دوسری تعلیم سے ذرا فرست ملتی اور والد صاحب کیس کام کے یہے گھر سے لکھے تو، موں کو ساختھیا اور بھیت سے چھپت پر جا پڑھے۔ پنگاں کا شغل شروع ہو گیا۔

یہاں تک کہ آئنے سا شے پرچڑا رہے ہیں اور دونوں طرف سے طوفانی جارہی ہے کہ اتنے میں والد صاحب تشریف لے آئے میں پھر کیا تھا دیں۔ ہاتھ سے ڈور تو ڈور کر نیچے بھاگ آئے۔ اب ایک طرف پنگاں کیلی جارہی ہے اور دوسری طرف تبدیل شکست کی آوازیں لکھ رہے ہیں۔ مگر ہو بھی کیا سکت تھا۔ آنکھیں پنگاں کی طرف، کان دشمنوں کی آوازوں پر اور دل میں خوف کر کیں آپا نے دیکھا یا نہ اور اگر کیس پتھر چل گیا تو پھر جو پیشی ہوئی وہ خدا ہی جانتا ہے۔

بھر حال تعلیم کے ساتھ ساتھ چھپنے کی روائی میونچاں بھی اپنا کام کرتی رہیں۔

**قرأت** | جنون شوق اگر خود کا پاسیان ہو تو ناخن تم بپرول کی گرد کشائی میں رینگائی کرتے ہیں۔  
شاہ جی کو کتاب اللہ درشت میں ملی تھی۔ نہال کا گھر ان دین میں سے ناؤشنامہ نہیں  
تھا۔ والدہ محترمہ قرآن کی حافظہ، والد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا سینہ بھی اس خذینے سے مالا مال  
تو پھر بیٹا اس دولت سے کیوں کرتی دامن رہ سکتا تھا۔ دوسال میں قرآن کریم از بر کر لیا۔ خود  
شاہ صاحب فرماتے ہیں،

”میں اکثر نجاد طہر کے درمیان قرآن کریم ختم کریا کرتا تھا“

ان دونوں شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ، اشارہ ممال کے پیٹے میں تھے۔ محمد عمر عاصم نامی  
کویت کا ایک شخص جو سلطان عبدالحید والملئے ترکیہ کے بچوں کو قرآن کریم پڑھانے پر مأمور تھا۔  
سلطان کی اس سے قدر تھے ناراضی ہو گئی اور وہ ترکیہ چوڑ کر مہدوستان کی سیاحت کے  
لیے نکل آیا۔ بیرون تفریح کے دوران جب وہ پٹنسہ آیا تو یہاں کی آب و ہوا نے اسے متاثر  
کیا اور ایک مدت وہ ہیں رہا۔ قدرت نے اس کے لگھے میں رس اور آواز میں سور عندا۔  
کیا تھا۔ وہ جب کبھی موج میں آ کر قرآن کریم پڑھتا تو غیر مسلم بھی مسجد کے گرد جمع ہو جاتے۔  
شاہ جی کو اخذ فن میں بڑی عمارت حاصل تھی۔ وہ اکثر محمد عمر عاصم کے لئے میں قرآن کریم  
پڑھتے اور پھر گھر میں اس کی مشق کرتے۔ چنانچہ ایک دن شاہ جی قرآن کریم کی تلاوت کر رہے  
تھے کہ محمد عمر عاصم کا گزارس راستے سے ہوا تو وہ شاہ جی کی آواز اور اپنا ہی لہجہ سن کر بہت متاثر  
ہوا۔ اسی شام محمد عمر عاصم نے حضرت شاہ جی کے والد سے دنو است کی کہا۔ اس بچے کو  
میرے پاس بسج دیا کریں۔

فن قرأت میں عربی زبان کے تلفظ اور آواز کے زیر دبم کو ایک ساتھ چلتا ہوتا ہے  
لیکن اکثر قاری قرأت کے سفر پر ایک کو سمجھے چھوڑ جاتے ہیں۔ شاہ جی کو فن قرأت کی بیرونی  
حاصل رہی کہ قرآن کریم تلاوت کرتے وقت ان رہوں سے ہوم و احتیاط سے گزرتے۔ جانی  
لئے میں ان کے لگھے کی حلاوت ان کا پورا سانحہ دیتی اور میں وہ تھی کہ جب وہ قرآن کریم پڑھتے

تو یوں معلوم دیتا ہے جیسے آسمان سے ابھی نازل ہو رہا ہے۔ پناچہ اکثر واقعات ہیں کغیرہ مسلمان کے جلسے میں صرف قرآن حکیم سننے جایا کرتے تھے۔ اسی طرح کئی خاندان مسلمان ہوتے۔ امر تحریر میں اسال ۱۹۱۶ء یورپ اور ایشیائی قوموں کی پلاکت آفرینیوں کی تیاریوں میں صرف تھا۔ بُنی نوع انسان کی تباہی کے نشانات اُبھر رہے تھے۔ یورپ کے سیاسی دانشوروں کے خلط فیصلوں نے یا عظم کو مرگ وزیست کے دورا ہے پر لاکھوں کیا تھا۔ جرمنی اور برطانیہ کی جنگ ایک تہذیب اور ضرورت کی طاقتی تھی۔ آگ اور موٹ کے اس کھیل میں بلانڈی

استھان ایشیا کو استعمال کرنے کے نقشے بن پا چکا تھا۔ علام قوموں کے مردہ خیبر پختہ سے ہو کر ہیلی جنگ عظیم روانے کی تیاریاں ہو رہی تھیں کہ شاہ جی<sup>ؒ</sup> والد صاحب کی اجازت یہے بغیر گھستے نکل کھڑے ہوئے۔

سر پر بخاری قسم کی رشیمی بتر گپٹی، رشیمی اچکن، تنگ پانچھے کی شلوار اور بہاری ہزاری سرخ رنگ کی بوقتی پانچھے چھوٹا سا لو ہے کاٹنک اٹھا کئے دن کے چار بجے ہال بازار امر تحریر میں سید اسد اللہ شاہ بخاری کی دکان پر پانچھے۔ یہ بزرگ شاہ جی کے قرابت داروں میں سے تھے۔ ان دونوں شاہ جی کی عمر قریباً اکیس برس کے پیٹھے میں تھی۔

”میرا نام عطا اللہ ہے۔ میں حافظ ضیاء الدین کا بیٹا ہوں اور ٹپنے سے ان کی اجازت کے بغیر آیا ہوں“

اس سفر کی کمائی شاہ جی یوں بیان کرتے ہیں۔

”میں گھر سے نکل کر کچھ مدت بیارس چھنے والی مسجد کے زیر سایہ میں شکر اللہ کے پاس ٹھرا۔ یہ صاحب چاندی کے درق کو ٹننے کا دھنہ اکرتے تھے اور پبلوںی بھی۔ ان کی صحبت کا یہ اثر ہوا کہ میں نے درزش کرنی اور ڈھنپنے شروع کر دیے۔ یہ سلسلہ کافی دونوں جاری رہا۔“

میر اسد اللہ بخاری کے برادر سبقی مید پیر شاہ بخاری بورشته میں شاہ جی کے والد کے چاچا

تھے، انہیں دینی تعلیم کے لیے حضرت مولانا مفتی خلام مصطفیٰ کے ہاں چھوڑا تو نفتی خلام مصطفیٰ  
ان دونوں کاظماں کی مسجد کے خطیب اور مدرسہ تصریح المحت میں مدرس تھے۔ ان کا شمار پنچے  
علم اور تقویٰ کے احترام سے اس دور کے مقام حلاقوں میں تھا۔

شاہ جی نے ۱۹۱۲ء تک اس درس گاہ میں "صرف و سخون" اور فقر کی کتابوں کی تعلیمیں کیں  
ناگزیریاں گجرات سے قریباً پندرہ میل کمپیئر سے مخفق پہاڑ کے دامن میں یہ مختصر سی تاریخی بستی  
مالا جا شوک کے دور میں "نگنی" کے نام سے مشهور تھی۔ تاریخ کا دامن اس سے الگ  
تھی ہے کہ یہ بستی کس نے آباد کی اور اس کا نام کیوں کر بیٹا؟ ہاں اس قدر پتہ چلتا ہے کہ ۱۸۴۷ء  
عمر میں جب فشار اجنبی گلب سکھ نے انگریزوں سے کشیر کا سودا کیا تو کشیر کے چند مسلمان گھرانے  
یہاں اکٹھا آباد ہو گئے۔ سیدوں کا یہ گھر نابھی انسی میں شمار ہوتا ہے۔ جن کے ہاں آگے جعل کر  
سید عطا اللہ شاہ بخاری نے جنم لیا۔ یہ لوگ ہنوز اس گاؤں کی سر زمین کو اپنے نیک اور پاک  
وجود سے قبروں میں آرام کرنے کے باوجود منور کیسے ہو گئے ہیں۔

شفقت پدری بیٹی کی جداگانی کو زیادہ دیر گوارا نہ کر سکی اور ۱۹۱۳ء کو حافظظ ضیاء الدین  
اپنے بیٹی کو امرتسر سے ناگزیریاں لے گئے۔

شادی یہ سال پہلی جنگ عظیم کا ابتدائی سال ہے۔ اس سن میں یورپ کی مذہب قوموں  
نے ایک دوسرے کے گریباں نوں سے کھینچنے کی مشق ایجاد کی تھی اور انہی دونوں مذہب  
مخرب عربیاں ہو کر ایشیا اور وسط ایشیا کے آزاد رسم درواج کے گرد غلامی کا حصہ تعمیر کرنے  
کو سامنے آکھڑتی ہوئی تھی۔

۱۸۸۵ء کے بعد گوغلام ہندوستان کا ذرتوں کوئی تمدن رہا تھا اور نہ تمذیب کے پاس ایسا  
کوئی پیرین تھا جس کی گرد کشاںی سے گمشدہ تمذیب کی نشان دہی ہوتی۔ لیکن بھیتی ہوئی تندیلیں  
ایمی الیسی روشنی دے رہی تھیں جن کے جلوہ میں چند حدی خواں دکھائی دیتے تھے، بجو ویران  
صحراوں میں حجازی لئے پر تمذیب کہنہ کے گیت الاپ رہتے تھے۔ اسی دور میں شاہ جی کی

شادی کی رسم سید میر مرتفع شاہ صاحب کی دختر نیک اختر سے ہوتی۔ سید میر مرتفع شاہ صاحب  
سید صنیا الدین کے عمزاد بھائی تھے۔

ہدایت کھیتوں کے کنارے قدیم وضخ کے دیہاتی کنوؤں نے سیدزادے کی تقریب سید پر خوشی سے دفین بجائیں۔ گاؤں کے پڑی باراٹیوں پر اپنے دامن سے ہوا کر رہے تھے۔ بڑی بوڑھیوں نے دعاوں کے ساتھ منہاگ کے گیت گائے۔ دیہات کی الٹ دو شیز انہیں اس آئینے میں اپنے مستقبل کی تصویریں دیکھتے گیں۔ گاؤں کے گھٹیلے جوان جذبات کی گپڈہ بندیوں پر سفر کرتے ہوتے اس شادی میں شریک ہوتے۔ ان سادہ اور اسلامی رسم درواج کو دیہات کی سادگی نے اور جلا سختی دی، اچھے دیکھ کر تمدیب مشرق دو رکھڑی مسکراتی رہی۔

**دوبارہ امر تسریں** | ۱۹۱۵ء گذشتہ سال کی طرح یورپ کی ریاستی کا دوسرا سال تھا۔ حکوم توہین  
یورپ کی ہاتھا پائی میں اپنی خلائق کی زنجیریں پختہ ہوتی دیکھ رہی تھیں۔ اسی  
سن میں شاہ جی شادی کی رسم سے فارغ ہو کر نصاب تعلیم مکمل کرنے پھر امر تسران پہنچے۔  
یاد رہتے اسی زمانے میں شاہ جی نے اپنی روحانی تربیت کے لیے حضرت پیر مولیٰ شاہ صاحبؒ  
گوراء شریف کے ہاتھ میں ہاتھ دیا تھا۔

شیاب کے دن اور جوانی کی بھاریں۔ آدمی کی عمر جب ان دنوں کے درمیان سے گزرتی ہے تو راستے کی ہر شے دعوت دیتی ہے۔ نیکی اپنی طرف کھینچتی ہے تو برائی اپنی طرف مائل کرتی ہے۔ اس کھینچتا نیکی کی بھی برائی کا دامن تار ہو جاتا ہے اور کبھی نیکی اپنی کم مایگی کا ماتم کرتی ہے، لیکن جسم میں اگر روح سیدھہ ہو تو برائی کو شکست دینا بڑی بات نہیں ہوتی مگر نیکی کے حصول میں عمر کے اس موڑ سے گزنا بڑا کڑا اگھونٹ ہے جسے بہت کم حقیقی قبول کرتے ہیں۔

یہی کشف کے دن تھے جب شاہ جی کو اندوامی بندھنوں میں باندھ دیا گی فیز حالات نے تاکید بھی کر دی کہ ”دامن ترکن ہشیار باش۔“ لہذا اس سال جب دوبارہ شاہ جی امرتسر نے

تو چھرے پر بزرسے کا آغاز تھا۔ جسم اگرچہ اکبرہ تھا مگر مقصود، زنگ گندمی، اکشادہ پیشانی، اطبی طبی  
چمکدار آنکھیں اور پانچ فٹ چھائچ قدمے اس پر وہ بہار لگا رکھی تھی کہ حسن و شباب کا یہ نو صورت  
گلہر تر جن رہبوں سے گزرتا پہنچ مک چھوڑتا چلا جاتا تھا کہ لوگ انہیں می خاطر جو "کہ کر پکارتے۔  
حضرت مولانا غلام مصطفیٰ قاسمی کے درس میں دوبارہ شامل ہو کر ادھر سے بست کی تکمیل  
شروع کردی گئی۔ اتنا دو رشادر کے مابین محبت کا ایسا رشتہ قائم ہوا کہ اعتماد نے دونوں کو اپنی  
پیٹ میں لے لیا۔ مولانا قاسمی مجدد شاہ جی سے پڑھوایا کرتے تاکہ انہیں تقریر کے ایجاد یعنی سے  
اگاہی ہوتی رہے۔ درحقیقت یہی وہ دن ہیں جب مستقبل کا خطیب اعظم فی خطابت کی  
ابتدائی منزلوں میں داخل ہوا۔

جب کلی پھول بن کر اپنی پتیاں بکھرتی ہے تو بانخ کے گل بولٹے ہی اس کی مک سے  
معطر نہیں ہوتے بلکہ نیسم سحر جی اپنی بھویاں بھر کر اڑوں پڑوں میں اپنا زنگ جاتی پھرتی ہے۔  
شاہ جی کے قرآن کریم پڑھنے کا انداز جب مام ہوا تو شر کے گلی علوں میں ان کا پھر چاہونے  
لگا۔ لوگ انہیں شبینوں پر بُلانے لگے۔ گھروں سے نکل کر یہ آواز گلی کوچوں اور پھر بازار تک  
آن پہنچی۔ یہ دل سے نکلی درجنان تک پہنچی۔

ہنوقت آیا کہ مسجد کے ارد گرد کے لوگوں نے مولانا غلام مصطفیٰ کو مجبور کیا کہ شاہ جی کو  
کھلے میدان میں تقریر کرنے کی لحاظت دیں۔ پھاپنچہ سپلی تقریر امدادوں گلوانی دروانہ بازار کہا راں  
میں ہوئی۔ دوسری تقریر کے لیے سید گلاب خاں نامی شخص یو مولانا غلام مصطفیٰ کے مقصد تھے،  
شاہ جی کو امر تسری فوجی بستی سلطان دنڈلے گئے۔ اس طرح یہ کلی کھلی، پھول بنا اور اس کی مک  
نے ساری فضائی کو معطر کر دیا۔

**اماۃت** اُنگہت باد بماری نے چن پر دوش بھر کر لاکڑی سے سر گوشیاں کیں اور جن چن  
سے بُلتے لارو گل اٹا کر لے گئی۔ طبیم کے آنسو چختے رہے۔ نیسم صبح گاہی سرپٹ  
کر رہ گئی۔ گل بولٹوں نے لاکھ حصادر کیے گر بولٹے گل ایسہ نہ ہو سکی۔ کوچہ جیل خاذ کے عوام پی مسجد

کے یہے پیغم اصرار کے ساتھ مولانا خلام مصطفیٰ سے شاہ جی کو مانگ کر لے گئے۔ یہ ۱۹۱۹ء کا  
واقعہ ہے۔

ہال بازار کے وسط سے شروع ہو کر کوچ جیل خاد رام باغ پولیس تھاڈ کے سامنے ختم  
ہوتا تھا۔ دوسری طرف میوہ ہلڈی کی لپشت اس کی پہمایتی۔ اس طرف رام باغ کا بازار بھی اس  
کے سامنے تھا۔ اس قدر وسیع آبادی کو مسجد کی تنگ دامنی پر ہمیشہ گلہ رہا۔ لیکن شاہ جی کے  
خطیب منتخب ہونے پر مسجد کی وسعتیں اور مسندود ہو گئیں۔ یہ زمانہ اسلامی کا ٹھیں تھا اور نہ  
آلہ بکریٰ الصوت کا رواج تھا میکن شاہ جی کی آواز دل اور کافوں کو مطہن کرتی رہی۔ نمازیوں نے  
مکان کی چھتوں تک کو اپنی ضرورت کے لیے اپنایا تھا۔

استاد کا اصرار تھا کہ سابق میاں اور ٹھاکریں لیکن کوچ جیل خانہ اور بازار کماراں کے دریاں  
کا فاصلہ طے کرنے میں خاصی وقت رہتی۔ کچھ دنوں تو یہ سلسلہ رہا۔ آخر استاد حرم کی اجازت سے  
شاہ جی نے ہال بازار کی مسجد خیر الدین میں مولانا ذرا حمد اور منقی محمد حسن سے پڑھنا شروع کر دیا۔  
مولانا ذرا حمد سے قرآن کی تفسیر اور عقیقی محمد حسن سے مغلکہ شریف کا سبق یافتے۔

**غیر اسلامی زمینیں** | انسانی حکات سے انسانیت کی قدریں جس بڑی طرح ہلاک ہوئی ہیں زادہ  
کے موجودہ چلن کے پاس اس کا کوئی مدد اور نہیں ہے۔ وقت جیسے جیسے  
اپنا سفر طے کر رہا ہے ان گلہ ٹھیوں پر کانٹے ہی کانٹے بکھرتے چلے جا رہے ہیں۔ اس میں  
زیادہ حرم دھریں جو پر اسلام کا میبل چپل ہے۔ مذہب جس قدر شفافت ہے مسلمان کا  
گھردار اتنا ہی گددا اور واقعہ رہے۔ تاریخ ہما میڈان زخمیوں سے اٹا پڑا ہے۔

حرب مُستیم سے ٹھوک کھلتے کے بعد مسلمان جن خلط راستوں پر گھرزن ہوا ان میں اسلام  
سے الخرافت کی راہ اسے زیادہ پسند آئی۔ سماج کے فلک درسم و روح اس زادتے کے خوبصورت  
چہول تھے جن سے مسلمان نے اپنی جھولیاں بھریں لیکن بعد میں انہی پھرلوں نے کانٹے بن کر اس  
کے کردا کوئی خی کر دیا۔ ۱۹۱۹ء سے پیشتر کام مرخ خلافت اسلام روسم کی آما جگہ تھا۔ مگر کے

ہر طالب میں رسم و رواج کے بُت لصب تھے۔ برادری میں برتری حاصل کرنے کی دوڑ و حوب میں صروف مسلمان نے اپنا اثاثہ جیات داون پر لگادیا تھا۔

کسی کے ہاں کچھ پیدا ہوا تو اس کے ختنوں پر گھوڑی اور بایالازمی تھا کیونکہ برادری میں "غلام" نے ایسا کیا تھا۔ گرہ اس کی متحمل ہے یا نہیں لیکن "سنت" کے اس موقع پر خلاف سنت حرکات لازمی تھیں۔

اگر کسی کے ہاں مت دا قع ہو جائے تو میت کے آخری مقام پر سپخنے سے پہلے اتم پری کرنے والے عزیزوں کی خاطرداری، برادری کا ضروری قانون تھا اور یہ سلسہ چاروں تک جاری رہتا۔ جبکہ ان حاتمتوں کے باعث ملاؤں کے ہاں چالیس رو تک گھی کے چرانے جلتے۔ حورت یوہ ہو جائے، بچھے قیم رہ جائیں لیکن رسومات کے آئین میں سُقُم نہیں آنا چاہیے۔ مرلے والے کے کفن دفن پر خرچ ہوا اور ہاسما برادری چیٹ کر جائے۔ کویا گھر کا ایک فرد کیا مرا سارا گھر مر گیا۔

حدسے وہ تک کے درمیان ایک اور حادثہ گزرتا ہے جسے بیاہ شادی کا نام دیا جاتا ہے۔ بلاشبہ ابن آدم کے لیے یہ منزل ضروری ہے لیکن یہ کہاں ضروری ہے کہ ایسے موقع پر برادری میں ناک رکھنے کے لیے آدمی غاک ہو جائے، مگر امر تسری کے مسلمان نے زادتہ سازی کے لیے اس تقریب پر پہنچا چادر سے زیادہ پاؤں پھیلاتے۔ چند سالوں کے بعد قرض لی ہوئی رقم سود در سود میں مسلمان امر تسری کی بیشتر جاندہ اور مسلموں کے قبضے میں چلی جاتی۔ ان حالات نے مسلمانوں کو ملکیت سے خودم کر کے یا تو ہندو کا کرایہ دار بنایا یا پھر انہیں شہر سے باہر کی طرف رُخ کرنا پڑتا۔ اس طرح امر تسری پر ہندو کا قبضہ ہوتا چلا گیا۔ پہلویں دل آگاہ رکھنے والے مسلمان کے لیے خون کے آنسو رونے کے سوا اور تھاہی کیا۔ امنی دنوں شاہ جی نے کوچ نجیل خانہ کی مسجد سے نکل کر محلہ وار تقریروں کا آغاز کیا۔ قلعہ رسموم پر یہ سپلی یلغار تھی جو سجدہ کے ایک درویش نے کی جس کے پاس زبان اور قرآن کی قوت کے سواتیسری طاقت نہیں

تھی کردہ مسلمان کو خارج گری کے راستوں پر چلتے سے منع کرتا۔

وہ دن بھرا ساتھ سے بوپڑھنے شام ہوتے ہی کسی نہ کسی محلہ میں وعظ کی صورت میں سن آتے۔ ان دنوں مولانا شاہزادہ کا امر تسریں خاصاً اثر تھا لیکن مخصوص عقیدت کی بیان پر وہ بات پیدا نہ ہو سکی بوشah جی کے طرزِ تکفیر نے پیدا کر دی۔

علم م Gunnar پڑھائی سے فیں طلب اور خدمت سے ملتا ہے۔ شاہ جی کا علم اگرچہ ہنوف قائم مقام تھا لیکن اساتذہ کی محبت اور کتاب اللہ کی برکت سے وہ جاپلوں میں حالم اور عالموں میں حضرت کی نظر وہ سے دیکھے جانے لگے۔ امر تسریکے درود یواہ نہیں سنتے اور دیکھنے کو چشم رہ رہتے۔ قبیح رسموں کے خلاف چمادنے خشah جی کو وہ احترام دیا کہ جس محلے میں وہ وعظ فرماتے انسانوں کے سمندر آئتا۔

اس طرح شہر کے اندر ایک نئی تحریک نے جنم لیا۔ رسم و رُداج اور علماء سوء کے درمیان رہا و رسم پڑھنے لگے۔ نڈپب کے گرد حصار کی نئی استوار ہوتے والی دیوار کو گرانے پر شب و روز مشورے ہوتے لگے اور شاہ جی کے خلاف ایک ایسے کوفہ کی تنظیم ہوتی، جس کے رزق کا اخصار جھوٹ کچھ چرانع روشن کرنا اور کذب کو حقیقت نظاہر کرنا تھا۔ یہ تحریک ایسی اپنے پرپڑے نکال رہی تھی کہ یورپ کے سیاسی اونق پر پلی جنگ عظیم میں محویوں کے ڈوبتے ہوئے سورج کی مترخیاب دھماکی دیں۔

جلیانوالا باش کا حادثہ ۱۹۱۲ء کی رطائی ختم ہوتے ہی اتحادی طاقتیں فتح دنفرت کے علم ییسے سمندر کی چھاتی پر قص و سرود میں کھو گئیں۔ اس محوتت میں وہیں بھول گئیں کہ انہوں نے غلام ہندوستان کے ساتھ کسی رشتہ اتحاد کو گردہ دی تھی اسکی وعدہ کی وفا ان کے ذمے ہے۔

۱۹۱۸ء کو برتاؤ میں مکرانوں نے ایک اعلان کی کہ سمندروستانیوں کو آئندہ فوجی کیش میں اعلیٰ عمدے دیے جائیں گے حالانکہ جنگ کے انتظام پر سمندروستان کو

ذمے والگور نہ منٹ دیلے جانے کا وحدہ تھا۔ اس آئینے میں ہندوستان کو اپنے حکمرانوں کی نیت  
صاف دکھائی دی اور ان کا شہر نکھر کر سامنے آگیا۔ چنانچہ وہ زنجیر ٹوٹ گئی جس سے برتاؤی  
سامراج نے اپنے خلاموں کو باندھ رکھا تھا۔

ہندوستان کی پریشان قریں پھر سے متعدد ہو گئیں اور انہیں اپنے مقدار کا از سہر فوجاً رہ لینا  
پڑا۔ دسمبر ۱۹۴۱ء کو مولوی اے۔ کے فضل حق کی صدارت میں دہلی مسلم لیگ کا جلاس  
ہوا، جس میں استقبالیہ کی صدارت ڈاکٹر عختار احمد الصاری نے کی۔ گوداکٹر صاحب کا خطابِ تشیعیہ  
حکومت نے ضبط کریا لیکن اس جلاس میں مطابیہ کیا گیا کہ ۱۹۴۱ء میں ہندوستان نے ہنگریوں  
سے دفاداری کا عمدہ پوری ذمہ داری سے بچایا ہے، لہذا برتاؤی حکمرانوں کا فرض ہے کہ وہ اپنے  
وحدوں کی روشنی میں ہندوستان کو دریج فوآبادیات دیں۔ اس قرارداد کی تائید میں مفتی کھایت اللہ  
مولانا احمد سعید، مولانا حیدر الباریؒ فرنگی عمل دیکھنے، مولانا آزاد بھانی (دیکھنے) مولانا شنازار اللہ  
امر ترمی نے تقریریں کیں۔ اس طرح پورے ہاک میں انگریز حکمرانوں کے خلاف وحدہ ٹکنی  
کی آگ بھڑک اٹھی۔ اندر وون یورپ ترکوں سے صلح کے بعد بھی برتاؤی دانشوروں نے ایسا  
ہی سلوک کیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ حکوم و حاکم کے درمیان دلوں کی بھیان اس قدر شدید قشان  
ہو گئیں کہ ہندوستان کا امن، دو دیپڑائی محفل بن کر رہ گیا۔

حادثات و اتفاقات کی سلسلہ کڑیاں کچھ اس ترتیب سے پہنچ ہوئیں کہ ایوان افغانگ  
کی دیواریں اسی سلسلہ میں جکڑا ہوتی محسوس ہوئے گیں۔

آنٹانو گلینڈ کی پریم کورٹ کے جج مطرالیں، اے۔ اٹی روٹ کی زیرکمان ایک لیکٹیٹی  
نے دجوں برتاؤی کے یہودی وزیر اعظم مطرالارڈ جارج نے مقرر کی تھی، اپنی دامتی میں بغیر تحقیق  
کے ہندوستان پر تشدد اور دشمنت انگریزی کے ایش از امانت تراشے ہجتوں نے جلتی پر  
بیل چھڑکا دستر روٹ کی یہی رپورٹ امنی کی سیاسی تاریخ میں روٹ ایکٹ کے نام سے  
منہور ہے، اس رپورٹ کے نتیجے میں ہندوستان نے ایک نئی سیاسی کروٹی اور کامگیریں

کی بگاگ ڈور جو پہلے مطہریک راج گو کھلے کے ہاتھوں میں بحقیقت اتنا گاندھی کے پروردگاری گئی۔ یہ پہلا موقع تھا کہ وہ اتنا گاندھی ہندوستانی سیاست میں براہ راست دخیل ہوتے تھے۔ انہوں نے آتے ہی روٹ ایکٹ کے خلاف اتحاد جماں ۱۹۱۹ء کو ہندوستان بھریں ٹرتال کا اعلان کر دیا۔ اس موقع پر آریہ سماجی رہنماء مطر شرودھاند جیسے کٹھ ہندو نے دہلی کی جامع مسجد میں ہندو مسلم اتحاد پر تقریر کی اور امر تسریں ہندو مسلمانوں نے ایک جماعت برلن میں پانی پیا۔ یہ رام نومی کے ہتھوار کا دن تھا۔

دو مختلف قوموں کے درمیان انگریز کی نفرت نے ایسا سید رکایا کہ فرنگی سامراج کا وقار کھلو نے کی طرح ٹوٹ کر رہ گیا۔ ٹرتال جاری تھی مگر انگریز کا تشدد و شرمیں اپنا کام کرتا رہا۔ اس نظم و جور کے خلاف شہریوں کا ایک جلوس ڈپٹی کمشنر امر تسری کو بھی پر جاتے ہوئے جب ریلوے کے ٹرین سے گزرتا تو انگریز سپاہیوں نے بیرون از انگریز دیے اس ہجوم پر گولی چلا دی جس کے نتیجے میں چھ ہندوستانی شہید ہوتے۔

**خدمتِ خلق** شاہ جی ان دلوں حصول تعلیم، مسجد کی امامت اور خلافت شرع روم کے خلاف جہاد میں مصروف تھے۔ فرنگی تشدد کے شہدا کی لاشیں موقع واردات سے اشارکر ہال بازار نیز الدین کی مسجد میں لائی گئیں تو شاہ جی نے ان سب کو غسل دیا، کفن پہنائے۔ مسلمانوں کا جنازہ پڑھایا اور تمام لاشوں کو خود مسجد سے نخصت کیا۔

یہ پہلا موقع تھا کہ شاہ جی نے یورپی ارادی طور پر خدمتِ خلق سے مرنے والوں کی تحریک و تکفین کی۔ اتنے سے کام نے شاہ جی کا نام یورپ مسلموں کے دلوں میں نقش کر دیا۔ حالانکہ وہ سیاسیات سے قطعاً نا آشنا تھے۔ انہیں صرف یہی دسن تھی کہ امر تسری کا مسلمان فقیول رسم و رواج سے باز رہے لیکن ان کی ہمدردی نے انہیں کافی شہرت دی لیا۔ اور پرانے انہیں اختام کی بخشہ ہوں سے دیکھنے لگے۔

**مارشل لارڈ امر ترکے عالم انگریز سارچ کے خلاف اپنا امن کھو چکے تھے۔ دلوں کی سُلگتی ہوتی بیٹھیوں کے الااؤس قدر روشن ہو چکے تھے کہ علامی کی رنجھیں صاف پچھلائی دکھائی**

دے رہی تھیں۔ جکوں اور دوسروی سرکاری حادثات کی جملی ہوتی راکھ سے بخاوت کی پُرچیل رہی تھی۔

۱۰۔ اپریل کو طلوع ہوئے والے آفتاب نے امر ترک کو ہاتھی باس میں دیکھا۔ کھڑکی سینا لین

کچلدا اور ڈاکٹر سنتھ پال کو گرفتار کر لیا۔ اس واقعہ کے بعد ٹلامول پر آفایاں کا تشدد اور نکرا۔ شہر پر فوج لے قبضہ کر لیا اور مارشل لارڈ کا اعلان کردیا گیا۔ امر ترک کے شب دروز فوجی آئین کے تحت بسر ہونے لگے۔ شہر میں گورنمنٹ سپاہیوں کا راج تھا۔ ہر موڑ پر پکھکی باندھ دی گئی۔ حرفت ہندوستانی ہونے کے جوں میں یہ زندگی کی مزاییں عام دی جانے لگیں۔ ہر راہ گیر کو سپیٹ کے بل چلنے پر محصور کیا جاتے لگا۔ ان واقعات نے خوف دہ راس کو جنم دیا۔ ہزار اور گھنیاں ویران صوراً کی طرح نظر آنے لگیں۔ گھروں کے دروازوں اور کھڑکیوں پر جاؤروں نے رین بیسے بنایا۔ اس جمود کو کبھی کھار فوجی سپاہیوں کے بڑوں کی چاپ توڑ دیتی تھی لیکن دلوں پر جمود بدستور رہا۔

**جلیانوالہ باخ** ۱۱۔ اپریل ۱۹۱۹ء کا دن تاریخ کے دامن پر ایسی گہ دے چکا ہے کہ یہ عرب جب بھی کھوئی جائے گی، ماں کردہ گناہ انسانوں کا خون اپنے قاتل پر

محکماً انصاف رائے گا۔

مروم پنجاب میں یکم بیساکھ دیہاتی عالم کی خوشیوں کا دن ہوتا تھا۔ اس تواریخ گاؤں کے جیا لے جوان کندھوں پر لاٹھیاں لیے زخمگاں بیاس پہنے، دیہاتی گیت گاتے امر ترک کی ٹرکوں پر سے گزرتے تو شہری عالم کو بھی اپنی بویوں میں شامل کر لیتے۔ ما جھے دا جھٹ، پنجاب کے صحت حسن کا ہر اول دستہ تھا۔ بیاس اور دریا کے سنج کے پانی نے مل کر اس کی پرورش میں رنگ بھر دیا تھا۔ ۱۲۔ اپریل ۱۹۱۹ء کل بھی دن تھا جب دیہاتی عالم اور شہری لوگ اپنے رہنماؤں کی گرفتاری کے خلاف اتحاد جلیانوالہ باخ میں جمع ہوئے تو جنل ڈائرنے اپنا ہم ان پر گولی چلا دی۔ اس کے تیجے میں پانسو سے زائد بے گناہ ہندوستانی شہید ہوتے اور رنجھیوں کی تعداد

کیسی زیادہ تھی۔

۹۔ اپریل کو جس کمائی کا آغاز ہوا تھا۔ ۱۰۔ اپریل کو جب تکمیل ہوئی تو تاریخ اور انسانیت کے سینے پر گرا گھاؤ چھوڑ گئی۔ اب جب کبھی یہ زخم رستے ہیں تو انہوں کے دل اور تاریخ کے اوراق فرنگی حکمرانوں کے یہ نفرین کیسے بغیر نہیں رہتے۔

**اجھاس مل پھرا آیا** | پھٹ کھایا ہو ادل جب سنجالا لیتا ہے تو دار الفتہ انتقام کی راہیں تلاش کرتا ہے۔ خود لاکھ آڑ سے آئے مگر جنون اپنا کام کر جاتا ہے۔ جیسا نوار باخ کا حادثہ اہل دل پر بادیوم کی طرح گز گریا جس سے وہ سانپ کی طرح میں کھا کر رہ گئے مگر وقت کے ساتھ ساتھ یہ درد گھاؤ بنیا چلا گیا۔

شاہ جی انسی لوگوں میں شمار ہوتے ہیں۔ ۹۔ اپریل کو جن ہاتھوں نے شہداۓ ولن کو کفن پہنائے تھے وہی ہاتھ حکمرانوں کے یہ کفن سینے کی تیاری میں لگ گئے۔ شاہ جی ان واقعہ سے متاثر ہوئے لیفیر نرہ سکے۔ یہ پھکاری ہوا کی منتظر تھی۔ ۱۰۔  
ذرانم ہو تو یہ مٹی بہت زرخیز ہے ساقی

**آغا مسفر** | اپنی جنگ عظیم میں ہندوستان سے کیے گئے وصول سے انحراف کے بعد انگریز حکمرانوں نے ترکوں سے بھی عہد وفا توڑ دیا۔ اس کی صدائے بازگشت جب ہندوستان پہنچی تو مسلمان خلافت کے سند کو مذہب کی بنیاد پر سوچنے لگے۔ پشاور ۱۹۱۹ء کو دہلی میں موتزہ اسلامی کے عنوان سے مسلمان رہنمای جمع ہوئے۔ ان کے علاوہ مہاتما گاندھی اور سلطان شریعت حنفی دعویٰ کی گئی۔ اس اجلاس میں "ترک موالات" اور سودیشی مال کے بائیکاٹ کی تحریک کی بنیاد رکھی گئی۔ مولانا سید محمد راڈی ذغزوی (رحمۃ اللہ علیہ) پنجاب میں پہلے عالم دین تھے جنہوں نے تحریک خلافت کو ہوادی اور محلہ وال تقریروں سے علوم پر یہ سند روشن کیا۔

شاہ جی ان دنوں صرف مذہبی واعظ تھے لیکن کبھی کھاران کی ٹھہیر سرراہ مولانا داؤد غزنوی سے ہو جاتی۔ یہاں تک کہ مولانا داؤد غزنوی اگر کیس تقریر کرتے تو دوسرے دن شاہ جی اسی جگہ جلسہ

کر کے ان کی تردید کر دیتے۔ یہ سلسلہ جاری تھا کہ مولانا داؤد غزنوی نے شاہ جی کو دعوت دی کریا تو مجھے اپنے مکان پر بلا نیں یا میرے مکان پر تشریف لائیں۔ میں آپ سے مسئلہ خلافت پر لگنگو کرنا چاہتا ہوں۔ آخر مولانا داؤد غزنوی خود شاہ جی کے دولت کو چل کر گئے اور خلافت حمایت کا خاتمہ، ترکوں سے انگریزوں کی عمدہ لٹکنی اور حالم سلام پر فریگی حکمرانوں کی چیزہ دستیاب کچھ اس اذاز سے بیان کیں کہ آخر شاہ جی مولانا داؤد غزنوی کے ہم آپنگا ہو گئے۔ اس لگنگو کے بعد شاہ جی نے روزانہ اخباروں کا مطالعہ شروع کر دیا۔ جس سے حالات اور وارثخ ہو کر سامنے آگئے۔

پھر کیا تھا، آبگینہ کوٹیں لگنے کی دیر تھی، وہ ساری سمتی یہ تکلی بزم عشاق جس کی منتظر تھی۔ وہ آتش فشاں پھیٹ گیا جس کی راکھ اندر ہی اندر سلگ رہی تھی۔ وہ لا گا بہہ تکلا جو فریگی سامراج کو تسلیک کی طرح بہا کر دیگا۔

پہلی شیامی تقریب [بعض دفتر فرماد] برائی پوری قوم کو لے ڈوبتی ہے۔ جنل ڈائرکی حکومت کیا بلکہ یہ چھٹی اقوام یورپ کے دلوں تک بھی پہنچے جس سے ان کی لگاپیں انسانیت کے بعد شرمندہ رہیں گی۔ اس زخم پر مرہم کے لیے یورپیں جزاں کو نسخہ تجویز کیا کہ تمام مہندوستانی رہنماءں کو جیلوں سے رہا کر دیا اور ساتھ ہی ہندوستان کو آزادی کی پوری قسط دینے کا اعلان کیا۔ ان اصطلاحات کا نمایاں پہلو یہ تھا کہ صوبوں کی حفاظت حکومت ہندوستانی وزیروں کو سونپ دی جائے گی مگر مایاں کا محکمہ انگریزوں کے پاس رہے گا۔

اس پر طالوی تجویز پر غور کرنے کے لیے ۱۹۱۹ء میں کامگیریں کاملاً اجلاس امدادی پنڈت موتی لال نژرو کی صدارت میں منعقد ہوا۔ ملی برادران بھی رہا ہو کر میرے امر تسری پہنچے۔ مسلم گیگ کا سالانہ اجلاس بھی اسی موقع پر حکیم محمد احمد بن خال رحمۃ اللہ علیہ کی صدارت میں منعقد ہوا۔ خلافت کا نفرنس بھی اپنی تاریخوں میں امدادی پنڈت علی کی صدارت

میں منعقد ہوئی جس میں پہلی دفعہ شاہ جی نے سیاسی تقریر کی اور حاضرین کو اس قدر متاثر کی کہ خلافت کمیٹی کے لیے دس لاکھ روپے کے چند سے کی اپیل کی۔ مولانا محمد علی جو ہر ہونے پہلی مرتبہ اس اجتماع میں شاہ جی کو سنا اور دیکھا تو قالے میں نئے ساتھی کی شرکت پر خوش ہوتے اور ساتھی بھی ایسا کہ نہ صرف مالا رکارداں رشک کرنے لگے بلکہ غبار کارداں نے بھی قدم لیے اور خوش آمدید کی۔

**ترکِ موالات** | ۱۹۲۰ء کا سال حریت پسند عوام کے لیے جدوجہد کا اہم سال تھا اس سال میں مانگریں نے اپنے بارس سیشن میں برطانوی سالمراج سے ترکِ موالات کا فیصلہ کیا۔ اسی سبقتے ناگپور میں مسلم لیگ نے بھی ترکِ موالات کی قرارداد منظور کر کے کاٹگریں اور خلافت کمیٹی کی تائید کی۔ اس قرارداد کی مزید تشریح جب کلکتہ کاٹگریں کے سیشن فروری ۱۹۲۱ء کو مولانا آغا نذیحی نے کی تو مولانا آغا الکلام آزاد اور مولانا شوکت علی کے سوا ساری درکنگ کمیٹی گاندھی بھی کے خلاف ہو گئی۔

کاٹگریں کے کھلے اجلاس میں مولانا آزاد نے قرارداد کے حق میں تقریر کی تو شاہ جی اس اجلاس میں موجود تھے۔ وہ تقریر سے بے حد متأثر ہوتے اور آخر میں جب انہوں نے قرارداد کے مؤید کے طور پر تقریر کی تو سارا ہاں ترکِ موالات کے حق میں ہو گیا۔

یہ پہلا موقع تھا کہ شاہ جی اور گاندھی بھی ایک دوسرے سے مختارف ہوئے اس تحریک کے نتیجے میں بچوں نے مسکول، فوجوں نے کالج اور دکار لے چکا اور میتوں میں حصہ لینا چھوڑ دیا۔ ولائتی ہاں کے بائیکاٹ کی تحریک زور کپڑا گئی۔

**لا ہو خلافت کمیٹی** | سارے ملک میں ان دونوں خلافت کمیٹیاں قائم کی جائیں گے لیکن لا ہو خلافت کمیٹی کے اعتدال پسندوں نے بھی خلافت کمیٹی کی بنیاد رکھی۔ چانچڑیاں محمد اقبال جوان دنوں "سر نہیں تھے" اور میاں محمد شفیع رجو بجد میں مر شفیع کے نام سے مشهور ہوئے) دونوں بالترتیب صدر اور سیکریٹری منتخب ہوئے۔

اس زمانہ میں جزء سر ایکل ایڈو اسٹنیپاپ کے گورنر تھے۔ ان کے اشارے سے پڑا ہر کے  
ڈپٹی مکفرزے دنوں کو کچھ کہا سنا تو دوسرے دن یہ خلافت کمیٹی توڑ دی گئی۔  
ان دنوں شاہ جی کے جذبات اور انگریز کا تشریف دنوں شباب پر تھے۔ دنوں کے گھر اد  
نے نوجوانوں کے ہاتھ فرگی سامراج کے گریان تک پہنچا دیے۔ حکیم جد الحید مفتی (در جموم)  
اپنی یادداشتیوں میں لکھتے ہیں کہ:-

”جب پہلی خلافت کمیٹی انگریز حاکموں کے خوف سے دم توڑ چکی تو میں  
امر تسری میں مولانا شمار اللہ کے ہاں پہنچا۔ عرض حال کیا تو انہوں نے شاہ جی کو میرے  
سامنے لاہور جائے کا حکم دیا۔“

لاہور ان سے ناٹھا منقا۔ موچی دروازہ کے شمال کی جانب بانٹ میں دن کے گیارہ  
بجے جلسے کا اعلان کیا گیا۔ بانٹ میں موسم سرما کے باہث او باش قسم کے لوگ دھوپ تاپ  
رہتے تھے لیکن جلسے کے شائق بہت کم تھے۔ کوئی ایسچھ کا انظام نہیں تھا۔ ہمین چار سو کے  
قریب حاضری تھی۔ شاہ جی نے ایک گھنٹہ تک صرف قرآن کریم پڑھا اور قرآن کی تقریر کی۔  
تماز کے بعد دوبارہ جلسہ کا اعلان کیا گیا۔ اب کے حاضری پسلے سے زائد تھی۔ اس جلسے میں  
فیروز کاڑے والا (یعنی شخص بعد میں میاں فیروز دین احمد کے نام سے مشہور ہوا) کہیں سے  
ایک کرسی اور میز اٹھا لایا۔ یہ اجلاس عصر کی نماز کے لیے ملتوی کیا گیا اور جب دوبارہ جلسہ  
شرع ہوا تو حاضری پانچ ہزار کے قریب تھی۔ شاہ جی قرآن حکیم کی آیات پڑھتے اور ساتھ مانتے  
اس کی تفسیر بیان کرتے جاتے اور لوگ تھے کہ اس طرح بیٹھتے تھے جیسے کسی نے سحر پہنچا کیا  
ہو۔ مولانا سید جبیب روز نامہ سیاست کے ہاٹک (ڈیلیر) اس اجلاس میں شرکت کی تھی۔  
یہ اجلاس مغرب اور عشا کی نماز کے لیے ملتوی ہوا۔

اب ناڈی کی خوبیوں لاہور کی گلیوں اور برازازوں میں بھیل چکی تھی۔ ایک نے متادوسرے  
کو نیا یا کوئی ڈنڈے والے پیر ایسا ہوا ہے۔“ (شاہ جی اس زمانہ میں اپنے ہاتھ میں ایک مٹا

سادہ نذر کئے تھے اور ایک مدت تک اسی نام سے مشور رہے) ”دہ قرآن پڑھتا ہے تو ایسا معلوم دیتا ہے جیسے ابھی آسمان سے نازل ہو رہا ہے۔ اس کی آواز میں جادو ہے۔ آج اس لئے سارے لاہور کو مسحور کر دیا ہے۔“

پھر کیا تھا۔ عشاکی نماز کے بعد جو اجلاس ہوا۔ اس میں بیس ہزار سے زائد لوگوں نے شرکت کی۔ شاہ جی نے صبح تین بجے تک حوم سے خلاطہ کیا اور آخر میں کہا کون ہے بوكتا ہے لاہور میں خلافت کی بیٹی نہیں بن سکتی۔ میں کہا ہوں کس ائمی کے قال میں بہت ہے کہ اس کو توڑ کر دکھائے۔“

اسی اجلاس میں یہ عجیب کو خلافت کی بیٹی لاہور کا صدر اور بیان فیروز دین احمد کو جعل سیکڑی منتخب کیا گیا۔ نیز چندے کی اہلی کی تدوگوں نے دل کھول کر روپیہ دیا۔ جو توں نے اپنا زیور تک آتا کر بیچ دیا۔ آخر شاہ جی کو اعلان کرنا پڑا کہ آپ اور روپیہ نہ دیں۔ کل صبح جب خلافت کی بیٹی کا دفتر قائم ہو جاتے گا تو آپ اس روپیہ کی رسید بھی لے لیں اور دوسرا روپیہ بودیں اس کی بھی رسید لیں۔

چنانچہ ہلی دروازہ کے باہر بیان صراحی دین پر اپنے کے مکان میں خلافت کی بیٹی کا دفتر قائم ہوا اور مدت تک یہی دفتر رہا۔

مرزا بشیر الدین محمود پہلی ملک ترک موالیت کی تحریک نے سارے چندوستان کو لپٹے گرد جمع کیا تھا۔ اپنے اخوان پر وڑھے اور مستورات

غیر ملکی فلامی سے نجات کے لیے ایشارہ و قریبانی کے تمام ارادوں سے مسلح ہو کر حالات سے مقابلے کے لیے تیار تھے۔ گرفتار ہونے والے رہنماؤں سے جیل خانوں کی وسعتیں تک ہو چکی تھیں۔ غریبگی سامراج اپنے اقتدار کے ڈھلتے پورے سورج کا تماشا کر دہماقہ کو تکمیلی مذہب کے سربراہ مرزا بشیر الدین محمود انگریزوں سے اپنی جنس دفادری کا بھاؤ پڑھانے اور الگستان

کی منڈیوں میں اس سودے کے کو مزید جلا دینے کے لیے ہندوستان کے اتحادیں دہر گھوٹتے کو آموجو دیوار۔

اور یہ سماجی بیڑوں کے خلاف اسلام کی ہڑیں چکڑا مول لیا اور ساتھ ہی مسلمانوں سے اعتقادی ردا تی بھی چھپڑ دی۔ قادیانیوں نے یہ حکمت ایسے موڑ پر کی جب حکمانوں کے نام راستے سعد عہدوں پر چکے تھے۔ قریب تھا کہ یہ آگ پھیل کر اتحاد آزاد تی وطن کو راکھ کر ڈالے کر شاہ جی نے آگے بڑھ کر اپنے آپ کو اس آگ میں جھونک دیا۔

۱۹۶۵ء کے وسط کی بات ہے کہ بندے مازم ہال امر تسریں دن کے گیارہ بجے مرزا بشیر الدین محمود نے اپنے جلسے کا اعلان کیا اور خبر کے مسلمانوں کو شمولیت کی دعوت دی۔ حومہ کے ساتھ شاہ جی بھی اس اجتماع میں شامل ہوئے۔ جلسے کے گرد مرزا یتوں نے انتظام کا پورا جال پھیلایا کھاتا۔ سی۔ آئی ڈی انتظامی امور سے لیس تھی۔

مرزا بشیر الدین محمود نے تقریر کے دراز کسی حدیث کے الفاظ خلط پڑھ دیے اس پر شاہ جی نے مجھ سے اپنے کرشمہ کر لیا اور شاہ جی اپنے موقوفت پر فائم رہے۔ یہ چنگامر آرائی تقریباً بیس منٹ تک جاری رہی تو مرزا یتوں نے پولیس کو طلب کر لیا۔ اس پر شاہ جی نے عالم سے کہا کہ جس قدر مسلمان جلسہ میں ہیں وہ ہال سے باہر آ جائیں۔ چنانچہ مرزا یتوں کے سوا مسلمان شاہ جی کے حکم کی تعییں میں ہال سے باہر نکل آئے۔ باہر شاہ جی نے مرزا یتوں کے خلاف تقریر شروع کر دی۔ اس پر بشیر الدین محمود کو اپنی پارٹی سمیت ہال کے جقبی دروازہ سے پولیس کی ٹفتاں میں نکلا پڑا ایک شاہ جی بدستور تقریر کرتے رہے۔

اس ایک ہلکی سی چیلپیش کا اثر یہ ہوا کہ مرزا یتوں کے منضوبے ختم ہو گئے اور ان کے حوصلے اس قدر سپت ہوئے کہ تحریک بترك موالات کے دراز مرزا یتوں کا نام بھی سننے میں نہ آیا۔ اور تہی ملک کے سیاسی حالات اس قسم کی تحریکات کی اجازت دیتے تھے۔

خلافت اور ترک موالات کی مشترک ایجمنی طیشن نے سارے ہندوستان کو سیسہ پلاٹی ہوئی دیوار کی طرح ایک کر دیا تھا۔ غیر ملکی قانون اپنی ساری قوت کے باوجود کمزور اور بے کار سمجھا جاتے گا۔ اسی زمانہ میں ۲۶۔ نومبر ۱۹۴۰ء کو حضرت شیخ اللہ مولانا محمود الحسن رحمۃ حضرت مولانا حسین احمد مدنیؒ، مولانا عزیز گل مالٹا سے رہا ہو کر ہندوستان پہنچ گئے۔ ان کی رہائی سے تحریکیں آزادی طلب کو مزید تقویت ہی۔ خلافت کمیٹی کی شاعریں ہر شہر اور قصبه میں قائم ہونے لگیں۔

**آزاد ہائی سکول گجرات** [ایران والی دھن و اپس پہنچ کے اپنے مقاصد میں مصروف ہو گئے] حضرت مدینی تحریک خلافت میں شامل ہو گئے اور حضرت شیخ اللہ کو جمعیۃ العلماء ہند نے اپنا صدر منتخب کر لیا۔ انہی دنوں مولانا محمد علی جو ہرگز دہلی میں جا رہے تھے کی بنیاد رکھی جس کے تحت ملک کے اکثر شہروں میں تعلیمی درسگاہیں قائم ہوئیں۔ جس میں وہ بچتے داخل ہوئے جنہوں نے تحریکیں ترک موالات کے مسئلے میں سرکاری کوں چھوڑ دیئے۔ شاہ جی نے گجرات میں آزاد ہائی سکول کی بنیاد رکھی، جس کا افتتاح مولانا ابوالکلام آزاد نے کیا۔ پودری فیض محمد ایم۔ اسے ہمیڈ اسٹر اور ملک نصر اللہ خاں عزیز سیکنڈ مارٹ مقرر ہوتے۔

آزاد ہائی سکول میں تمام تر زمداداری شاہ جی پر تھی۔ وہ ضلع گجرات میں خلافت کیشیاں قائم کرتے اور آزاد ہائی سکول کے لیے روپیرہ فراہم کرتے تھے۔ شاہ جی کو ضلع بھر میں اس قدر مقبولیت ہوئی کہ... خلافت کیشیاں اسی ایک ضلع میں قائم ہوئیں۔ عدوں نے اپنے زیور اور مردوں نے اٹاٹھ جیات تک ان کے قدموں میں ڈھیر کر دیئے۔

شب و روز کی محنت اور شاہ جی کی تقریروں نے ضلع بھر کے مردوں کو تاروں کی طرح ان کے گرد ججھ کر دیا۔ ضلع گجرات کا ڈپٹی کشٹ کونور دیپٹی ٹانگے جس نے عیاست چھوڑ کر سکھ مذہب اختیار کر لیا تھا، یا اس تبدیل کر کے شاہ جی کی ہر تقریر میں شامل ہوتا۔ آنحضرت حکومت نے مجبور کیا کہ دشمن کو گرفتار کر لے لیکن اس نے ہمیشہ

پہلو تھی کی۔ اس کی رائے تھی کہ حطا اللہ شلہ بخاری نے ضلع گجرات کے ولام پر جادو کر دکھا ہے۔ وہ ان کے دل و دماغ پر تابع ہے۔ اگر اسے ان دونوں گرفتار کیا گیا تو ضلع سرمن حکومت کے خلاف بخاوت پھیل جانے کا ڈر ہے۔

ضلع گجرات باقی ہندوستان کی طرح بخاوت کی سلسلی ہوئی آگ کو ہجادے رہاتا۔ آزاد ہائی کول کے طلباء کے دلوں میں انگریز حکمرانوں کے خلاف فزعت کی تسمیہ ویزی اندر ہی اندر پڑنا کام کر رہی تھی۔ اس دوران میں شاہوجی کبھی کچھ پہنچا ب کھدود سرے اصلاح میں جاتے رہے لیکن گجرات ان کی سرگرمیوں کا ہمارا تھا جس کے باعث ہزاروں طلباء نے تعلیم حاصل کی تا دیگر گجرات کے ہم آزادی دھن کے لیے کعن بر دوش پوکر میدان کا رزار میں نکل کھڑے ہوتے۔

**تحریک پھرت** | دن گزرتے گئے۔ تحریک خلافت اور ترک موالات کے منزد گھوڑے برطانوی سامراج کا نظم و نسق رومند تھے ہوتے اگے بڑھتے گئے۔ لیکن انگریزی راج کے تشدید نے وقت اور حالات میں ایسا لہر گھوکا کر ۷۵، او میں شاہ جہد الحزیر رحمۃ اللہ علیہ کا یہ فتویٰ کہ «انگریزی حکام اگران (مسلمانوں) کے کسی معاپدے کو توڑا لیں لیجنی نہ رہا جائے یا جائز شرعی رسوبات یا مسجد کی تعمیر یا ادارہ تجی یا اسلامی قانون میں داخل انداز ہوں تو پھر ان سے بحمد و فضل ہو جائے گا لیکن اگر جمادنا قابل عمل ہو تو پھر ہر دین دار مسلمان پر پھرت لازم آتی ہے۔»

حلائیہ ہند کی آنکھوں میں تیر لئے لگا۔ چنانچہ مولانا مجدد الباری ذفرنگی محل (کھنڈو) سنپریل ۱۹۶۷ء کو فتویٰ دیا کہ

۱۔ فرنگی حکومت سنپنی مسلمان رہایا سے جو دھنسہ کیے تھے وہ ان سے نظر ہو چکی ہے۔ نیز ہندوستان کی نشی رہایا پر ان کا تشدید گھوڑ کر نہ بہ میں پیجا مداخلت کر لے گا ہے۔ پریں حالات ہندوستان دار الحکم ہو چکا ہے۔ لہذا مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ ہندوستان سے پھرت کے کسی ایسے ملک پہنچائیں جہاں کی

قدیمیں اسلام سے متعلق ہوں یہ

اس فتویٰ کا شائع ہوتا تھا کہ واسطے افغانستان قاری امان اللہ خاں نے اپنی ایک تقریب میں کہ کہ افغانستان ہندوستانی مجاہدوں کو اپنے ہاں پناہ دیتے کے لیے تیار ہے۔ خلافت اور ترک موالات ایسی تحریکات کی موجودگی میں بہرث کی تحریک کے علماء اور درودے رہنماؤں کو پریشان کر دیا۔ مولانا محمد علی چوہر، ڈاکٹر حفتار احمد الفزاری ان دونوں نعمت میں ہندوستانی وفد کی تیادت کر رہے تھے۔ مولانا شوکت علی، مولانا ابوالکلام آزاد، مولانا حسین احمد علی، ڈاکٹر سیف ایں کپلو اور خود وہا تما کاندھی تحریک بہرث کو آزادتی وطن کے لیے معزز خیال کر رہے تھے۔ ان کی راستے حقی کر آزادی کی رڑائی ملک کے اندر بیٹھ کر رڑی جانی چاہیے، وطن کو چھوڑ کر چلے جانا منید نہیں۔ دوسری طرف ہلاستے فرنگی محل اور شاہجہی تحریک بہرث کو کامیاب بنانے میں سرگرم عمل تھے۔ پنجاب میں مولانا محمد عجیش خلیف بجامع مسجد راپنڈی، مولانا احمد علی لاہوری، عزیز ہندی، خال جد الخوارخاں، حلامہ حسین میر کاظمی، اقبال شیدائی اور دوسرے رہنماؤں کو بہرث کی ذمہ دستے رہتے۔

انی دونوں ترک، برمی اور روس کے فوجی جو نیل، خازی امان اللہ سے افغانستان میں گھنگلو کر رہے تھے کہ اگر ہندوستان میں برطانیہ کے خلاف وہاں کے عوام بغاوت کر دیں تو ان کی فوجی امداد کی جاتے تاکہ ہندوستان انگریزی تسلط سے آزاد ہو جائے۔

اس مظہر سے کچھ مظہر میں مولانا عبد اللہ سندھی کا ہاتھ تھا جو پہلی جنگ عظیم کے شروع میں شیخ زمانہ مولانا محمود اعن کے حکم پر افغانستان چلے گئے تھے۔

اس تحریک کی موجودگی میں برطانوی حکومت نے بہرث کی تحریک کو خلافت اور ترک موالات سے ویادہ خطرناک سمجھا اور اس کی روک تھام میں جیلے، نے نراشت۔ چنانچہ کئی قسم کے لوگ اس تحریک کے راستے کے روڑ سے بنے۔ ان میں لاہور کے دلوی جلد الحق اور جہد الرحمن نامی شامل تھے۔ جنہوں نے خیر ملکی حکومت کی جامسوی کی اور بہرث کے رہنماؤں پر بد اعتمادی کا انحلہ کیا۔

بعد میں یہ دونوں خود فرنگی کے انتقال موت کے گھاٹ اترے۔

تحریک بہرہت حونسل قسم کے دو گروہوں کے درمیان چلنے لگی۔ اول وہ جو دیانتداری سے اس تحریک کو آزادی وطن کے لیے غیر مفید سمجھتا تھا۔ دوسرا وہ جنہیں حکومت وقت کی خوبی کرده جس کو مجاہد سمجھتا ہے۔ اس گروہ کے پاس ولاتیں اول الذکر گروہ سے مستعار لیے ہوئے تھے یا پھر جن کی پشت پر راجح وقت سکے کی جتنا کار مخفی۔

ایسے میں علامے فرنگی عمل کا فتویٰ اور شاہ جی کی آواز کو اپنوں اور پرایوں کے درمیان سے گزر کر عوام تک پہنچا مشکل ہو رہا تھا۔ تاہم میں جوں کے مینوں میں بہرہت کی تحریک اپنے چون پر تھی۔ لوگ گھر اور سماں چھوڑ کر اسلام کے راستے پر وطن عزیز کے لیے افغانستان پہنچنے لگے۔ مولانا احمد علی (الحمد لله عليه) عزیز ہندی، خاں عبدالغفار خاں اور ان کے ساتھ ہزاروں مسلمان کابل پہنچ چکے تھے کہ ۱۹۴۰ء کو کراچی علاقت کی طی کا اجلاس ہوا جس میں مولانا حسین احمد منی نے مندرجہ ذیل قرارداد پیش کی۔

« حکومت برطانیہ کی فوج میں ملازمت کرنا، کسی کو بھرتی کرنا، کسی کو بھرتی ہونے کی تلقین کرنا اور ہر قسم کی دوسری احتانت کرنا شرعاً حرام ہے۔ ہر مسلمان کا فرض ہے کہ یہ بات ہر مسلمان فوجی تکمیل پہنچا دے۔ »

یہ قرارداد منظور ہوتے ہی انگریزوں کے خلاف بغاوت کی آگ شعلہ خشاں ہوئی۔ رہنماؤں کی گرفتاریاں شروع ہوئیں۔ کراچی کا مشہور مقصد مرچلا جس میں مولانا محمد علی جوہر، مولانا شوکت علی امولا نا حسین احمد مدینی، ڈاکٹر سعیف الدین کچوشاہ شامل تھے۔ اس تعداد میں رہنماؤں کو دو دو ایکن تین برس تیڈ کی سزا میں ہوئیں۔

اس وقت چالیس بیار کے قریب مسلمان افغانستان جا چکے تھے۔ اور دوسری طرف بندوستان کے چیل خانے حوم اور لیڈ روں سے بھر چکے تھے۔ مک کے اندر افرانغری کا عالم تھا۔ انگریزی قانون اپنی حاویت کے لیے ہر طرح لیں ہو کر فلاںوں کے مقابلے پر صرف اڑا پوچھا تھا۔

وہ ہے کی زنجیریں، بندوقوں کی سلیمیں، جیل خانوں کی کوٹھریاں، عدالتوں کے کھڑے اور  
چنانی کے رے سے سب کے سب اپنے اپنے کام میں مصروف تھے۔ غلام اور آقاوں کے رہیاں  
جگہ کے بادل اس تیزی کے ساتھ رے کے سارا ملک ہوسے داغدار ہے گا۔ آسمان اور زمین  
کے درمیان خون بیلے گناہ کی لکیر کھنگ گئی جس کے دونوں جانب قانون نرگیز کے پتھر طرتپتے نظر  
آئے گے سڑاکی اور رعایا کے بین اعتماد کی ساری گریں دھیلی پلگتیں۔ قریب تھا کہ غلاموں  
کے ہاتھ آقاوں کے گریاں نوج ڈالتے اور تار گریاں کی دھجیاں اڑکر ایوان فرنگی پر برق بن  
کر گرتیں کہ فرمانی دانشوروں نے نئی نوج پر سوچنا شروع کیا اور تحریک بھرت کی موت کے  
اسباب پر نکلو نظر کی طرح ڈالی۔

جیسے کہ اپر بیان کیا گیا افغانستان ان دونوں ایک ایسی بساطتی جس پر مختلف  
حکومتوں کے ہرے کام کر رہے تھے۔ ہر کھلاڑی اپنے دا اپر تھا۔  
ترکی، جمنی اور روس ابرطائیر کے خلاف ایک معاذ پر جمع تھے۔ گورنیز کے ہاتھ پیپنی  
رعایا پر اٹھ رہے تھے لیکن اس کی نکایتیں اور کان افغانستان کے پہاڑوں پر رکوز تھے جس کے  
دامن میں اس کی موت کے مشورے ہو رہے تھے۔

غازی امام اللہ نے ہندوستانی مہاجریوں کو جس جذبے کے تحت دعوت دی تھی بہبہ  
وہ جذبہ ایک محبت تمت مسلمان بادشاہ کا جذبہ تھا، جس میں خلوص کی سیکھوں بہادریں جلوہ فرو  
تھیں لیکن افغانستان کے اقتصادی اور سیاسی حالات چالیس ہزار مہاجریوں کے بو جو کے  
متحمل تھیں تھے۔ افغانستان ان واقعات و حالات سے ناؤخنا نہیں تھا۔ افغانستان کی اس  
کمزور اور ریلی دیوار کا سارے کراس نے کابل کو ایک ایسی نظر سے دیکھا کہ غازی امام اللہ  
اپنے حرم کی بیٹھیوں سے پھستا دکھائی دیا۔

وہ اگر واپسیے افغانستان چاہئے تو اس کا تمام لمحہ پاندیوں سے آتا کر دیا جائے  
گا بشرطیک اگر زیوں کے خلاف افغانستان سے غیر ملکی اڈے نہ تم کر دیے

جایکن اور ہندوستانی مہاجرول کو واپس کر دیا جائے" ۔

افغانستان نے بغیر کسی تردود کے ۶ جون ۱۹۲۰ء کو انگریزوں کی یہ دتوں شرطیں منظور کر لیں۔ اگرچہ اس مسودے کی تصدیق انگلستان نے ۲۴ نومبر ۱۹۲۰ء کو دی لیکن حالات کی آنکھیں جون ۱۹۲۰ء سے سرخ ہوئی شروع ہو چکی تھیں۔ جن مہاجروں کی آمد پر افغانستان فریزہ متحا آج ان مہاجروں کے لیے کابل کے بام و در، کوچ و بازار اپنا دامن سیکڑر ہے تھے۔ کل جن پہاڑوں نے پھول بر سارے تھے آج اپنی پتھراو کرنا مشکل نہیں ہو رہا تھا۔ افغانستان کے دل ذنگاہ میں کل کے فہمان آج کے مجرم تھے۔

افغانستان کے حکمران اور عوام کے بگڑے ہوتے تیور دیکھ کر جرمی، روس اور ترکی کے کے نمائندوں کو اپنا مستقبل تاریک نظر آتے لگا۔ وہ اپنے ہی بنائے ہوئے منصوبوں کو روند تھے ہوتے اپنی چھوڑی ہوئی راہوں پر بلیٹ گئے۔ مولانا عبد اللہ سندھی خود غازی امام اللہ کے تعاون سے روس پہنچنے میں کامیاب ہوئے۔

ان حالات میں تحریک بھرت کے رہنماؤں کو اپنے ماشی پر غور کرنا اور قدم روکنے پر راستے کی تحکماوں محسوس ہوئے لگی، حالات شرمندہ کر رہے تھے۔

اس مسافر کی عربی دل کا اندازہ کون کر سکتا ہے، جسے منزل پر پہنچ کر بھی منزل نہ ہے۔ وہ نگاہیں کتنی بد نصیب ہیں جنہیں آستانا یا پرچار کا بھی دیدار کی سعادت سے خود رہن پڑے۔ شاہ جی اور دوسرے زعماء کے ملت جنہیں تحریک بھرت کا خفیہ راہ کہا جاسکتا تھا، تحریک کی ناکامی اور چالیس ہزار مہاجر مسلمانوں کی کابل سے ناماد و اپسی پرسکون دل کھو بیٹھے۔ دوستوں کے گلے اور دشمنوں کے غصے نے شاہ جی کو دل پر داشتہ کر دیا۔ اور وہ اپنی تمام مرگ بیان چھوڑ کر پھر آزاد ہاتی سکول کی دیکھ بھان کے لیے گھاٹ واپس چلے گئے۔

**پہلی گرفتاری اور مزرا** [ تحریک بھرت کی ناکامی کے بعد خلافت اور ترک موالات کی ہمکاری اور مزرا ] مرا لیتوں میں پھر سے تو نامی پیدا ہونے لگی۔ ادھر انگریز

افغانستان کے نوفت سے بھی نیا زہر پکھا تھا۔ چنانچہ ۱۹۷۰ء کو ہی میں ممتاز اگاندھی کی رہنمائی میں بیشی مال کا بایکاٹ اور فوجی بھرتی کے خلاف عام طور کا اعلان کر دیا گیا۔ ہندوستان کی ان دونوں تحریکوں میں، انگریزوں کو اپنی موت دکھائی دیتے تھے۔ ہر شر میں روڑا ریغی کپڑے بازاروں میں نذرِ آتش ہونے لگے۔ ہندو، مسلمان، عورتیں اپنا قیمتی یا ساری خوشی سے جانے کیلئے رضا کاروں کے پروردگار دینیں۔ مردگرم کپڑوں کو اپنے ہاتھ سے آگ لگادیتے۔

اس تحریک نے انگلستان کی ملوک اور کارخانوں کو مغلول کر دیا۔ یورپیں مال سہمیشائی متذیاں خالی ہو گئیں اور روزانہ ہزاروں کی تعداد میں رضا کار گرفتار ہو لے لے گے۔

سال ۱۹۷۰ء کی عراسی ہاہاکار میں تمام ہو گئی۔ اس سال کے غروب ہوئے وانے آفتاب کی کمزیں شفقت کی سرخیوں پر ایک ایسا عنوان چھوڑ گئیں جس سے ظلم و جور کی سینکڑوں کمانیاں مزید ہو سکتی ہیں۔ یہ بھی اس سال کی کمانی ہے کافاڑا ہائے جسم و مزا کے زنگ و رونگ کو کائنات کے دامن میں حفظ کر لایا۔ تاریخ کے اوراق پر یہاں ہو کر بھی اس سال کے واقعات کو قیام نہیں کر سکتے۔ ۱۹۷۱ء کے شروع میں آزاد ہائی سکول میں پھر سے بھارا گئی۔ شاہ جی نے دوسری جدوجہد میثک کر سکول کی طرف توجہ دی۔ دلوں کے دروازوں پر از سر نو درستک سن کر حام بہرن لے۔ حالات پر خود کو ہر س کا عالم قتا۔ حکومت نے شاہ جی کی سیاسی سرگرمیوں کی دیکھ بھال کے ساتھ ساتھ سکول کی نگرانی بھی شروع کر دی تھی۔ بظاہر سکول کی حمارت تعلیم تک محدود تھی لیکن حکومت کو ہر طالب علم کا بستہ خلافت کیلئے کا دفتر معلوم ہوتا تھا۔

شاہ جی کی شخصیت اب امر تراور گجرات سے نکل کر راوی اور چناب کی ابروں پر تیرنے لگی۔ بیاس اور سندھ کی سویوں نے انہیں اپنے کندھوں پر اٹایا۔ پنجاب کی آب دہرا لے شاہ جی کے مزار میں نکھار پیدا کیا۔ پھول کی خوشبو نے چمن سے نکل کر گیسوئے یا کو بھارا فرین کر دیا۔ دہلی سے اٹک کے کنارے تک شاہ جی کے پرچے ہونے لگے۔ دل و نظر کے احترام نے

دوستوں کے حلقتے کو دستت دی۔ اسی دنوں شاہ جی کا سیاسی مزارج بھی سخت ہوا اور ان کی تقریروں میں  
مدہب کے ساتھ بڑانوی سامراج پر کھلی تنقید ہونے لگی۔ غلامی کا احساس چوان ہو کر حاکموں  
سے منقادِ ام ہوا۔

خلافت اور ترک موالات کی تحریکات کے باعث انگریزوں کے خلاف ہندوستان میں  
نفرت پھیل چکی تھی۔ انگریزوں کی فوج میں بھرتی کو شرعاً حرام قرار دیا جا چکا تھا۔ گجرات چونکہ فوج فرنگی  
کا مرکز تھا اس کی حفاظت سلطنت برطانیہ کی سب سے بڑی ضرورت تھی۔ لہذا شاہ جی کو یا غیر قرار  
دے کر ان کی سرکاری طور پر نگرانی میں میل و نمار کی تیز اطمادی گئی۔ انگریزی تاقوں فکاری کتے کی  
طرح ان کے نقش پاکی تلاش میں مصروف ہو گیا۔

پنجاب خلافت کا نفرس منعقدہ ۱۹۱۹ء اور اولینڈی میں شاہ جی نے تقریر کی جو  
۱۰۔ مارچ کے زیندار میں شائع ہوئی۔ یہ شاہ جی کی پہلی تصریحی جو اخبارات میں شائع ہوئی۔

”براؤں تبت! میں آج تقریر کر لے کے یہ نہیں آیا تھا، بلکہ آپ کی طرح سننے  
والوں میں سے تھا۔ سخت ہی تحریر اور تعقب کا مقام ہے کہ کوئاٹ کے جگہ پوش تو

اس جلسے میں شریک ہوں اور باشندگان را اولینڈی میں میں دکھائی نہ دیں۔ کیا ان

میں نور ایمان زیادہ ہے؟ کیا وہی قرآن کریم پر محل پیرا ہوں؟ میں دیکھ رہا ہوں کہ  
 Hudatتوں میں تو اتو بول رہے ہیں۔ وکالت پیغام احباب اپنی وکالت کیوں ترک

کر لے گے۔ دراصل وہاں کے باشندوں نے Hudatتوں کا ہایکاٹ کر دیا ہے۔ یہی

وہ ہے کہ وکالت پیغام احباب کو اپنی وکالت ترک کرنی پڑی۔ اللہ اور اس کے رسول

صلی اللہ علیہ وسلم کی بات سنو۔ پرستی چھوڑو۔ جن کے صدقے میں تمیں آرام

شادہ یہے آرام ہیں۔ جن کی وجہ سے تم میش دوشت کرتے تھے وہ آج کل نہایت

کس پر سی کی حالت میں ہیں لیکن تم پوکر ٹس سے مس نہیں ہوتے۔ تم ہی کوئی

تجویز بتاؤ کر ہم بھی تمہارے قابل ہو جائیں۔

ترکوں نے خلافت اسلامیہ کے لیے اپنا تن من و میں سب کچھ قربان کر دیا لیکن تم  
ہندوستانیوں پر قرآن اور کعبہ لعنت بھیجا ہو گا۔ فرشتے ترکوں کو ذبح کرنے کیلئے  
آسمانوں سے نہیں اترے۔ حرمین شریفین کے ان محافظوں کو اگر قتل کیا تو تم نے  
ہندوستان میں سب سے بڑا مرکز را لوپنڈی کا اٹھا ہے اجس نے انگریزی فوج  
میں بھرتی دی۔ جملی قرضھیں تم نے اپنا سب کچھ دے دیا۔ ارسے تم میں تو اتنی  
غیرت بھی نہیں۔ اگر تماری روکیوں کو یورپیں مانگیں تو تم ان کو بھی دیشے پر آمادہ  
ہو۔ اب بھی تم مصطفیٰ کمال کو ذبح کرنے کے لیے تیار ہو۔ سخن دہادوں سے  
ڈرتے ہو۔ جس کعبہ کی طرف تم منزکر کے نماز پڑھتے ہو، اسی پر ما تھ صاف کرتے  
ہو۔ ارسے تم میں تو شہر بھر بھی غیرت نہیں۔ تم تماشا دیکھتے ہو گے کہ ابوالکلام آزاد  
محمد علی، شوکت علی چلے جائیں تو کام بند ہو جائے گا۔ ارسے آزادی کس جیز  
کا نام ہے، قید کس جیز کا نام ہے۔ قید اور آزادی میں کیا فرق ہے؟ اگر ہمارا گھر  
آزاد ہے تو ہم آزاد ہیں۔ اگر وہ آزاد نہیں تو کچھ بھی نہیں۔ کیا ترک سلط جائیں گے  
تو کہ اور مدینہ کو پھاولو گے؟ کیا کالا غلاف جس میں اس وقت سوراخ ہے اسے  
پھانو گے؟ ارسے دیکھو! ترکوں کا یو کچھ بیدا ہوتا تھا وہ حرمین شریفین پر بحیث  
پڑھاریا کرتے تھے۔

میں تم سے ڈنکے کی چوٹ کھاتا ہوں ہم انشا اللہ ضرور کا میاب ہوں گے  
(اس پر اللہ اکبر کے لئے بلند ہوئے)

تمارے لیے بکھ اپنی جائیں دے رہے ہیں۔ غیر اور خواہی کر رہے ہیں  
لیکن تم ہو کر شادمانی کر رہے ہو۔ تم کہتے ہو محمد علی نہیں آئے، شوکت علی نہیں آئے  
صلو صاحب نہیں آئے۔ ارسے سنو اور خور سے سنو! کہ اللہ ہمارا صدر ہے اور  
قرآن کریم ہمارا دستور العمل ہے۔ تمہارا قائلہ بہت دور جا چکا ہے اور تم پھر اس

فائلے کو وہ اپس لارہے ہو جماں سچھا ہے۔ تم اللہ کی مدد درکرو گے۔ اللہ تم پر  
حذاب نازل کرے گا۔ تم سارا دل پتھر کا مکلا ہے گوشہت کا و تھڑا نہیں۔ اگر تم  
ان بالوں سے مخفف ہو تو نیا خدا بنا لو۔ نیا قرآن لے آؤ۔ تم اللہ اکبر کے نعرے رکھئے  
ہو تو یہ رے دل پر پوٹ لگتی ہے۔ تم سے نعرے بلے برع جزیں۔

مولوی ملفر علی خاں، مولانا فائز، مولوی نقشوں اللہ کے یہے تم نے کیا کیا وہ تم  
نے ان سے کون سی ہمدردی کی؟ تم سے مولوی تو سی، آئی، ڈی کے اندر موجود  
ہیں۔ تم نے ہی ان تک اطلاعیں سمجھائیں۔ اگر ہر دبپتے تو میں دیکھ لیتا کر لکھتا ان  
یا اخوبیوں کے لوگ اس قسم کی اطلاعوں کو پہنچانے میں کماں تک کامیاب ہوتے ہیں۔  
تم نے مولانا محمود الحسن کے کشپے پر عمل کیا؟ اس بزرگ کے اقوال کا اتباع  
کماں تک کیا؟ ارے سے مسلمانو! تم ساری اس حالت پر مجھے افسوس آتا ہے اور  
حرست بھی۔ مجھے سیال غیریت کے پر صنیلوں کی سے پچھے دلوں ملٹھ کا اتفاق  
ہوا۔ اس نیک بخت بزرگ نے اپنے مریدوں کے نام پر حکم صادر فرمایا ہے۔ مگر جو  
شخص یہی حلقت مریدی میں رہنا چاہتا ہے اس کے لیے لازم ہے کہ وہ افواج  
یا گورنمنٹ انگلشیہ کی ذکری ترک کر دے اور نہ وہ میرا مرید تھا ہو گا۔

اخبارات کے ذریعے عالم میں ابھی اس تقریر کے چھپے ہو ہی رہے تھے کہ ۱۵ ساریخ کو  
نماز جomo کے بعد امر تسری خلافت کمیٹی کے جلسہ عالم میں چوخیر الدین کی مسجد میں ہوا۔ شاہ جی نے درستہ  
تقریر کی۔ اس تقریر کے بعد حکومت نے شاہ جی کو نزدیک طحیل دیتا نامناسب سمجھا اور ۲۶ ساریخ  
۱۹۴۱ کو راست دوادرمین بھجے کے درمیان کوچھ موہر کندان کرموں ڈیورچی امر سر سے دفعہ ۱۷ الف  
کے تحت گرفتار کیا۔

شاہ جی ان دلوں بھروسات سے اپنی ہمہ شیرہ کی شادی کے سلسلے میں امر تسر آئے ہوئے تھے۔

لئے۔ شاہ جی کی یہ شیوا بآپ کی طرف سے حقیقی اور وکوہ کی طرف سے کوئی حقیقی نیک شاہ جی ان سے پڑھتے ہیں کہ پہلی بار کرتے

امر تسلیم ہے تاں ملک میں طلوع آفتاب سے پیشتر سارے شہر میں شاہ جی کی گرفتاری کی تجویز ملک میں آگ کی طرح پھیل گئی۔ دکایین کھنٹے سے پہلے بند ہونے لگیں۔ لگی کوچوں نے اسی پاس پینیا۔ مگر وہ میں میں جلتے ہوئے پہلوں کی آگ سرد کر دی گئی۔ یہاں تک کہ سارا شہر اٹھ کر کوتوالی آئی پہنچا۔ حکومت بر طائف مردہ باد! سید عطاء اللہ شاہ بخاری زندہ باد! کے پیغمبر نے پولیس افسروں کو مجبود کر دیا کہ وہ عوام کی مرضی دریافت کریں۔ ”ہم شاہ صاحب سے ملتا پتا ہتے ہیں یا انہیں ہمارے سلسلے لاو؟“

ہجوم کا یہ مطالبہ افسران بالاتک پہنچا۔ اخڑتے پایا کہ ہجوم اپنے چند ادمی منتخب کرے۔ چنانچہ ہہندوہ مسلمان کوتووالی کے اندر حالات میں خلاہ جی سے ملنے گئے۔ دلپی پر ان کا بیان ہے کہ یوں محسوس ہوتا ہے جیسے کوئی شیر کچار میں ٹھیل رہا ہے۔ انہیں اپنی گرفتاری کا ذرہ برابر غوف نہیں۔ پھرہ اسی طرح سُرخ اور انگلیں اسی طرح سُکراہی ہیں۔ زبان پر قرآن کریم کی آیات جاری ہیں۔

ہم نے ضمانت کے لیے عرض کیا تو ناراض ہو کر فرمائے نگے۔ ”آپ نے مجھے بزدل یا وطن کا خدا رسمجا ہے۔ میں نے کوئی یوم نہیں کیا اگر آپ نے ایسا کیا تو میں کوتوvalی سے بہر آتے ہی وہی کچھ کروں گا جس کی وجہ سے میں یہاں لا یا گیا ہوں۔“

پھر شاہ جی کے والد ملنے آئے تو دیکھا۔ سورہ یوسف کی تلاوت کر رہے ہیں۔ حالات کے اس پاس پولیس افسروں کی انگلیں آنسوؤل سے تریہیں۔ والد صاحب کو دیکھ کر شاہ جی نے ”السلام علیکم“ کہا۔ والد صاحب نے جواب میں ”وَلِيْكُمُ الْسَّلَامُ“ کہے جلد کہا،

”میں اس دن کا منظر تھا۔ اللہ تعالیٰ تمہیں استغاثت دے۔ آمین!“  
پھر شاہ جی نے کہا،

”ابا جی! میں آپ کی دعائیں اور اللہ تعالیٰ کی خوشنودی چاہتا ہوں اور میں!“  
گرفتاری کی خوبی دوسرے شہروں میں پہنچی تو ہر جگہ بر طائفی حکومت کے خلاف جلے

ہوتے۔ شاہ جی کو حق گئی کی پاداش میں گرفتاری پر بارک باد کی قرار دادیں منظور کی گئیں۔ تحریکات آزادی وطن کے جلتے ہوئے الاڈ میں شاہ جی کی گرفتاری نے ایسا یتل چھڑ کا کہ اس آگ کے شعلے ایوان فرنگی تک جا پہنچے جس سے غلامی کی زنجیریں گھٹھنے لگیں۔ ان دنوں شاہ جی کی عمر تیس سال کے قریب تھی۔

**مقدمہ کی سماعت** | ۱۹۷۱ء اپریل ۱۹۷۱ء پہلی دفعہ شاہ جی کو محکملیت اسے کافر (F.A. CANER) ایڈیشنل ٹریکٹ محکمہ بریٹ کی عدالت میں پیش کیا گیا۔ پھری میں

خوام کی اس قدر سیطہ تھی کہ باقی خالتوں کو اپنا کام باری رکھنا مشکل ہو گیا۔ دس بجے سے ذرا بعد شاہ جی کو پولیس کی لاری میں پھری لایا گیا۔ شاہ جی کو دیکھتے ہی خوام نے برتاؤی راج مودہ باد کے نمرے لگاتے۔ انتظام کے بیسے گورکھانوچ کا دستہ پہلے سے تعین تھا لیکن ان دلوں خوام کے جذبات فوج اور پولیس کے رہب سے بیسے نیاز تھے۔ عدالت کا کمرہ وکلاء اور دوسروں میں معززین سے بھرا پڑا تھا۔

محکمہ بریٹ۔ (شاہ جی سے مخاطب ہو کر) آپ نے ۶۔ مارچ کو خیر الدین کی مسجد میں تقریر کی تھی؟ شاہ جی۔ میں نے دہاں بھی قرآن کریم پڑھاتا اور یہاں بھی قرآن کریم کی ایک آیت پڑھتا ہوں۔ محکمہ بریٹ۔ آپ کہہ کر دے دیں۔

شاہ جی۔ جس نے دہاں بیراقرآن نوٹ کیا ہے وہی لکھے۔ اگر یہاں درست نہیں تو وہ کر سکتے تو دہاں کس نے درست نوٹ کیا ہوگا۔ میں لکھنا قہیں جانتا پڑھنا جانتا ہوں۔

محکمہ بریٹ۔ آپ کا بیان؟

شاہ جی۔ میرا بیان دہی ہے۔

سرکاری وکیل نے استغاثہ پڑھ کر سنایا۔

”مولوی عطا اللہ صاحب ایک ذی عزت آدمی ہیں۔ آپ کے والد بھی ذی عزت آدمی ہیں۔ انہیں معلوم تھا کہ جو لفظ میرے مزے سے لفکتے ہیں۔ ان کا اثر ہو گا۔ ان کو

علم تھا کہ ایسی تقریروں کا کبیا اثر ہوتا ہے۔

پہلے بھی ان کو ڈسٹرکٹ محکمہ بیٹ نے ایسی تقریروں سے منع کیا تھا یہ تقریر بوانہوں نے جسم کے دن و عظیم کی صورت میں کی تھی۔ قرآن شریف کی آڑیں انہوں نے اپنی سیاسی خواہش کو پورا کرنا چاہتا تھا۔ انہوں نے جو کچھ کہا اس سے ان لوگوں کے دلوں میں جو شنے والے تھے برے خیالات پیدا ہونے کا احتمال ہے۔

انہوں نے مسجد میں قسم کھا کر کہا کہ مکہ محلہ پر گولیاں چلانی لگیں۔ اس طرح ان لوگوں کے دلوں میں نہ بھی نفرت اور جوش پیدا کیا گیا۔

انہوں نے کہا کہ ہوتوں کی بے حرمتی کی گئی اور وہ بطور راشن کے پایہ بیویوں کو دی گئیں۔ دس دس ادبیوں کو ایک عورت دی گئی اور ہم جانتے ہیں کہ مسلمانوں کے دلوں میں عورت کی عزت و حرمت بہت بڑی ہے۔

انہوں نے کہا ہو زوپیرہ طائی کے لیے ہم سے گولیاں خریدی گئیں اور ہمارے اپنے بھائی ان سے اڑ سے گئے۔

یہ ایسی تقریر تھی جو بلے علم لوگوں پر ہجن کو واقعیت نہ ہوان پر یہ اثر کر سکتی تھی اور گورنمنٹ کے خلاف تھی۔

جب شاہ جی وعظ کے طور پر جھوٹ میں یہ لفظ کہرا ہے تھے۔ وہ نہیں کہ سکتے کہ مبالغہ قابل معاافی اور جھوٹ بولنا دا جب اور جائز ہے۔ ان کو معلوم تھا کہ کس قسم کے ادبیوں کو سنارہ ہے ہیں۔ ایسی بات سن کر وہ فساد کرنے لگتے ہیں جس سے حکومت کے خلاف بغاوت کا احتمال ہے۔

لئا جس بذیل الموارد تقریر میں جرم صحبت ۱۲۷۔ الٹ تصریفات ہند

حائد ہوتے ہیں۔

— فرعون اور حکومت کے مابین مقابلہ کیا گیا۔ یہ کہ انگریز چاہتے ہیں کہ کل

- دنیا کو عیسائی بنائیں۔ اگر یہ سماں لفظ استھان کیا گیا۔ یہ پرش گورنمنٹ آف انڈیا کے لیے استھان کیا گیا ہے کیونکہ لارڈ پچر وغیرہ کا ذکر کیا گیا۔
- ۲ —— موسیٰ اور فرعون کا ذکر کیا گیا۔ موسیٰ نے فرعون کی سلطنت کو تباہ کر دیا تھا۔ وہ بچوں کو قتل کرتا تھا۔ یہ حکومت طریقہ تعلیم سے ہی بات کرتی ہے۔
- ۳ —— پولیس والے نو فور پلے نے کراپشے بھائیوں کے سلے کاٹتے ہیں۔ فرعون کے فخر بھی تھے لیکن انہیں تنخواہ زیادہ ملی تھی۔ موسیٰ نے ایک شخص کو مارا خدا کو غصہ پسند ہے۔ سُرخ رنگ، سُرخ چہرے، سُرخ کپڑے بھی خدا پسند کرتا ہے۔ میری تعلیم بھی یہی بناتی ہے کہ سُرخ کپڑے ہوں اور میں حسین کی گود میں چلا جاؤں۔
- ۴ —— ہمارے بھائی برلنؤی فوج میں بھرتی ہو کر مدینہ منورہ گئے اور اپنے بھائیوں کو مارا خانہ کھیہ کے غلاف میں چھید کیے۔ حج کے لیے غربت کا ہند پیش کیا جاتا ہے لیکن مذکورہ بالا کام قلیل تنخواہ پر کرو رہے ہیں۔
- ۵ —— زنانہ مدارس رکھ کیوں کو تباہ کرتے ہیں۔ چائے، انڈے اور انگور کھلا کر خواب کرتے ہیں۔ وہ گھر کے کام کے قابل نہیں رہتیں۔ وہ بے شرم ہو جاتی ہیں۔ ملیشیا میں ہور توں کوراشن کے طور پر تقسیم کیا گیا۔
- ۶ —— انگریز مکتیبوں کی طرح ہیں۔ اگر تم ان سے لڑو گے تو وہ تمیں ڈکھا دیں گی۔ ان کو ہترناک کی دھونی دو اور اس طرح وہ بوریا اٹھا کر چل دیں گے اور بھتی کی بندگاہ سے سوار ہو کر چلے جائیں گے اور ہم کنارے پر کھڑے ہو کر غرق ہوتے کی دھا کریں گے اور شد کھاییں گے۔
- ۷ —— افسوس ہے کہ ہمارے بچے ابھی تک انہیں اسلامیہ کے سکول میں پڑھتے ہیں جس نے کچھ تہذیب اور دینیہ اگریزوں کو دیا جس سے گولیاں خریدی گئیں اور یہ گولیاں ہمارے ہی بھائیوں پر چلانی گئیں۔

۸ — انگریزوں نے جس طرح دباؤ میں رکھا چاہا بھرتی کیا، اڑائی میں مردا یا جدیا نوالہ باغ میں گویاں چلا کیں، قید کیا، چالسیاں دیں، اڑائی کا چندہ لے کر ہم کو لوٹ لیا۔ یوں مکہ مطہریشن میٹنگ ایکٹ (STRATION MEETING ACT) نافذ ہے، مسجد ہی امن کی جگہ ہے۔

۹ — منتروں وغیرہ کا حوالہ دیتے ہوئے ملزم نے انگریزوں کو شیطان کی نانیاں کہا ہے۔

یہ تمام الفاظ تحریرات ہند کی وفخر ۱۲۔ ۱۳ کی زد میں آتے ہیں۔

**فرجوم** [ مجریٹ - (شاہجی سے) آپ نے ۱۴۔ ۱۵ مارچ کو ایک تقریر کی جس کی پوٹ A.B.C. میں وجہ ہے کہ آپ نے حکومت کے خلاف نظرت یا خارت پیدا کی یا اس کا قدام کیا یا شعبنی کے خیالات پھیلائے اور برٹش گورنمنٹ آف انڈیا کے خلاف لوگوں کے دلوں میں خارت پیدا کی۔ کیا آپ نے یہ جرم کیا ہے؟  
شاہجی - میں نے جرم ہرگز نہیں کیا۔ قرآن کریم پڑھا ہے، قرآن کریم پڑھنا جرم نہیں۔  
مجریٹ - برج کے سے گواہ بلائے ہیں یا صفائی کے گواہ۔

شاہجی - میں ترک موالات کا حامی ہوں۔ قرآن میری صفائی ہے۔ قرآن میرا گواہ ہے۔ قرآن ہی میرا مذہب ہے اور قرآن ہی میرا دین۔ اس کے علاوہ میں اور کچھ نہیں کہتا چاہتا۔  
**فیصلہ مقدمہ** [ مقدمہ کی یہ کارروائی مسئلہ جاری رہی۔ آخوند - اپریل ۱۹۶۱ء کو حسب ذیل فیصلہ دیا گیا۔

”قیصر ہند بنام مولوی عطا اللہ ولد حافظ ضیا الدین، قوم سید، سکنہ ناظریاں جرم زیر دفعہ ۱۲۔ ۱۳ سالہ جموعہ تحریرات ہند۔ تاریخ اجزاء مقدمہ ۱۔ ۲۔ اپریل ۱۹۶۱ء  
اس مقدمہ میں امر تسریشہ کا ایک مولوی عطا اللہ ملزم ہے۔ یہ شخص زیر دفعہ ۱۲۔ ۱۳۔ تحریرات ہند ایک وعظ کی بناء پر گرفتار کیا گیا ہے، جو اس نے شیخ

بیتل الدین کی مسجد واقع ہال بازار امر تسر برڈز ہجھہ موئ خ ۲۵ - مارچ ۱۹۲۱ء کو شریعت اور  
جماعت کے سامنے بیان کی استخاشہ کا بیان ہے کہ اس وعظ سے اس حکومت  
کے خلاف جو بڑے قانون فائم ہے، نفرت اور سخارت پھیلنے کا احتمال ہے۔  
یہ استخاشہ حکومت کی منظوری لینے کے بعد دائر کیا گیا۔ استخاشہ کے دس  
گواہوں نے یہ وعظ سننا۔ ان میں سے ایک غلام محی الدین پیدا نشیبل گواہ استخاشہ  
نمبر ۳ تھا۔ جو وعظ سننے کے بعد کوتولی پہنچا اور اس نے وعظ کے نوٹ تیار کر کے  
اپنے حکام کے پاس پھیجے۔ وعظ کا ترجمہ مختصر درج ذیل ہے۔

ا — ہندوستان کی موجودہ حکومت کا مقابلہ فرعون سے کیا گیا اور طریقہ اندھی  
کی شال موسیٰ سے دی گئی۔ فرعون کی سلطنت برطانیہ کی نسبت بڑی اور طاقتور  
تھی۔ فرعون میخوں سے صلاح اور مشورے کیا تھا اور انگریز ڈاکٹروں سے مشورے  
لیتے ہیں۔ اگر ڈاکٹر اتنا کہہ دے کہ فلاں جگہ رہنا صحت کے لیے مضر ہے تو انگریز  
اس جگہ کو چھوڑ دیتا ہے۔ خدا، انگلستان میں کوئی ایسا ڈاکٹر پیدا کر دے جو مدد بیو  
سے تین چار لاکھ روپیہ لے کر انگریزوں کو یہ مشورہ دے کہ ہندوستان کی آب ہوا  
ان کے لیے ٹھیک نہیں۔

ب — فرعون تو یہ دھوئی کرتا تھا کہ وہ کائنات کا خدا ہے اور انگریز یہ کہتے  
ہیں کہ دنیا میں امن و امان پھیلانے کا سب سے بلاذری یہ ہے کہ تمام نسل  
انسانی کو ہیاتی نبایا جائے۔

ج — ان انگریزوں کے صلاح کا۔ لارڈ جارج، کمشنر اگرزر اور سی طرح  
کے درس سے لوگ ہیں۔

د — فرعون کے میخوں نے پیش گئی کی تھی کہ ایک رکھ کا پیدا ہو گا جو فرعون  
کی سلطنت کو تباہ کر دے گا۔ اس پر فرعون نے موسیٰ کو تباہ کرنے کے لیے

یہ تجویز سچی کہ جو رہکا پیدا ہوا سے ارتقا لاجائے۔ فراغت یورپ دہن دستان کی انگریزی حکومت سے مراد نے اخلاق کو تباہ کرنے اور غلام بنانے والے نظام تعلیم سے ہندوستانیوں کی قومی روح اور مذہبی سرگرمی کو برداشت کیا۔ نتیجہ یہاں کہ ہمارے بھائیوں نے فتو روپے کی ذیل تجوہ پر فوج میں بھرتی ہو کر مکہ اور مدینہ میں نمازِ کعبہ میں اپنے ہی بھائیوں کے سینوں کو گوئیوں سے چلتی کیا لیکن جب حج کا سوال پیدا ہوتا مغلیسی اور نادری کا سوال پیش کرتے ہیں۔

لاکیوں کے لیے سکول کھول رکھے ہیں۔ یہ سیاہ منٹیں دشیطان کی تانیاں، سعید بابا میں دیبات کی لاکیوں کو انگور کھلاتی ہیں اور لپٹن کی چائے پلاتی ہیں اور لپٹن کی لپٹ میں لا کر گھر کے کام کا ج کے ناقابل بنادیتی ہیں میال کی ابتدائی تعلیم اور کالج کی پڑھائی انسان کو غلام بنادیتی ہے۔ یورپ کا فرعون ہندوستانی عورتوں کو ذیل کرنا چاہتا ہے تاکہ ان کی اولاد غلام بنی رہے۔

ایشیا میں ہماری عزت و حرمت کو اس طرح ذیل کیا گی کہ ایک ایک مسلمان حورت دس دس سپاہیوں کو راشن کی طرح تقسیم کی گئی۔

ثا — فرعون کو خبر نہ تھی کہ وہ سچے جس کی تباہی کو اس نے اپنا مقصد قرار دے رکھا ہے خود اسی کے عمل میں پروردش پائے گا۔ اور اس کی دارجی تو چکر گا۔ اسی طرح مہاتما گاندھی سمجھی بربادی ہند میں پیدا ہوئے۔ میں تعلیم پائی، میں کے تعلیمی اعزازات حاصل کیے اب انگریزوں کو ہی برداشت کرنے پر کہہتا ہیں۔

س — فرعون نے می۔ آئی۔ ڈمی کی مدد سے ایک ایسی دایرہ تلاش کی جس سے شیرخوار نے پسند کیا۔ موجودہ سی۔ آئی۔ ڈمی کے آدمی فور دپے کی ذیل رقم کے لیے اپنے ہی بھائیوں کا گلہ کاٹتے ہیں۔ خدا کرے ان کے ہاتھوں میں جنم

ہو جاتے۔ قیامت کے دن ان کا سیاہ نامہ اعمال ان کی گرفتوں میں لٹکایا جائے گا۔ داس موقع پر پولیس کے ان سفیدپوش آدمیوں کی طرف اشارہ کیا، جو اس وقت مجھ میں موجود تھے، اگر یہ لوگ اس قسم کا کام چھوڑ دیں تو انگریزوں کو یہ کام خود کرنا پڑے۔

ش — جب مویی جوان ہوئے تو انہوں نے ایک مصری کو جوش جلالت میں اڑالا۔ خدا ایسے جلال کو پسند کرتا ہے۔ خدا مرخ رنگ امرخ کپڑے، امرخ پھر سے اور امرخ گریان پر خوش ہوتا ہے۔ میری تمنا ہے کہ میں بھی اپنے کپڑوں پر مرخ پھینٹے دیکھوں تاکہ مجھے جنت الفردوس میں جگہ ملے۔  
لوم کے وعظ میں مندرجہ ذیل اشارات بھی تھے۔

۱ — جرمنوں نے چالیس سال تک جنگ کی تیاری کر کے بالآخر فلکست کھائی۔ کاش! انگریزوں کو بھی کسی کے ہاتھوں فلکست کھائی پڑے۔ ہندوستانی جرمنوں کی طرح جنگ کی تیاری نہیں کر سکتے اس لیے انہیں چاہیے کہ تاک دھونی کاظراً عمل اختیار کریں۔ انگریز شہد کی مکھیوں کی مانند ہیں۔ ان پر کوئی پھر زخمیکو درتہ یہ مکھیاں کاٹنے والے ہیں گی۔ اگر تمہارے چہرے پر بیٹھ جائیں تو انہیں یہاں سکتے ہو اور دو ایک کو مار بھی سکتے ہو۔ لیکن یہ بڑی طاقتور ہوتی ہیں۔ انسان کا خون پی لیتی ہیں۔ سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ انہیں عدم تعاون اور ہڑتاں کی دھونی دو۔ لیں پھر یہ اپنایوں یہ بہتر باندھ کر بھئی سے رواز ہو جائیں گے اور کمیں گے۔ غرقنا آں فرعون

۲ — اگر ہندوستانی صرف کھڈر کا کپڑا پہننا شروع کر دیں تو انگریزوں کا دیوالا نکل جائے۔

۳ — نہایت افسوس کی بات ہے کہ مسلمانوں کے بچے اب تک

انجمن اسلامیہ کے سکول میں باتے ہیں حالانکہ اس انجمن نے سرمایہ بچگی میں پچھتر ہزار روپیہ دیا تھا تاکہ اس روپے سے گولیاں خریدی جائیں جو کہ مسلمانوں ہی کے بینے چلنی کیں۔

۴ — انگریزوں نے ہر فکن طریق سے ہندوستانیوں کو تباہ کرنے کی کوشش کی۔ بہت سے فوج میں بھرتی کر لیئے گئے تاکہ مارے جائیں بعض جیسا نواہ بانع میں ذبح کر دیئے گئے۔ بعض مارشل لائیں قید کر دیئے گئے اور چانی پر لٹکاتے گئے، یو باتی رہ گئے ان کا مال و متعار بچگ کے لیے روٹ لیا گیا اور انہیں افلاس کے گرفتھے میں پیچنیک دیا۔

۵ — جب سے قانون استنارع مجالس باعیانہ نافذ ہوا ہے صرف مسجد ہی ایک مقام امن ہے۔ لہذا عوام کو چاہیے کہ مسجدوں کی مرمت کیلئے دل کھول کر چنہ دیں۔

یہ انتیاسات کافی ہوں گے۔ یہ سے روپر ملزم نے بیان کیا ہے کہ اس نے محض قرآن کریم پڑھا ہے۔ ملزم نے کوئی جواب استغاثہ کو اس بناء پر پیش نہیں کیا کہ وہ عدم تعاون کا پابند ہے۔

فیصلہ کے لیے اپلا سوال یہ ہے کہ آیا ملزم نے یہ وعظ کما تھا جو اس کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔ گواہ استغاثہ نے جو کچھ سنا اس کو مبالغہ کے ساتھ بیان کر لیے میں ان کا کوئی مقدمہ نہیں اور جس طریق میں انہوں نے اپنے بیانات دیے ہیں ان سے صاف ظاہر ہے کہ وہ دائمی ایک ناگوار فرض انجام دے رہے ہیں۔ گواہ استغاثہ نمبر امولاہی ذرا حصر نے جو ملزم کا ہم پیشہ مولوی بھی ہے، حتی الامکان ملزم کو مدد دینے کی کوشش کی اور اس واقعہ پر از خود نہ رہ دیا کہ سامعین کی جماعت دوران وعظ جوش سے بھری معلوم نہ ہوتی تھی لیکن

یہ امر خارج از سمجھت ہے کہ کیونکہ حرم زیر غور یہ نہیں کہ تقریر کا اندر کیا ہوا بلکہ سوال ہے  
ہے کہ الفاظ سے کس قسم کا جذبہ پیدا کرنا مقصود تھا۔ گواہ مذکور اس امر کو تسلیم کرتا ہے  
کہ سامعین مولوی عطا اللہ کا وعظ توجہ سے سن رہے تھے۔ ملزم نے قرآن کریم سے چند  
ایات پڑھیں اور حاضرین مسجد کو اس کی تشریح اور تفسیر کر کے سنائی۔ گواہ نے یہ بھی تسلیم  
کیا کہ وعظ کا مضمون فرعون اور موسیٰؑ سے متعلق تھا۔ نیز ملزم نے کہا تھا کہ وہ مسلمان  
کا نام بھی ملیٹی کی طرح تھا جس سے شروع ہوتا ہے۔ گواہ نے تسلیم کیا کہ ملزم نے حکومت کا  
 مقابلہ شہد کی مکھیوں سے کیا تھا۔ گواہ نے سوڈھی و حونی کے الفاظ بھی سننے ہیں اس  
کے علاوہ گواہ مذکور نے ڈاکٹروں کی رشوت کے متعلق بھی کچھ سنا تھا۔ گواہ نے یہ خود  
بیان کیا ہے کہ اس نے کوئی ایسی بات نہیں سنی جس سے بدقسمی پیدا ہونے کا احتمال  
ہو۔ لیکن ساتھ ہی گواہ نے بیان کیا کہ ملحق کمرے میں کچھی طرف بیٹھا تھا اور وعظ  
کے پہلے حصے میں موجود تھا۔ سب سے آخر میں وہ کہتا ہے میں بیمار ہوں اور میری  
طاقت بساعت کمزد ہے اس کا بیان دوران تحقیقات اول درج کے محضیں نے فرمائے  
کیا تھا۔ وہ کہتا ہے میں انگریزوں کا لفظ زبان پر نہیں لایا ہوں۔ جیسے کہ بیان مذکور  
میں درج ہے وہ بیان صحیح ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ اس بیان میں گواہ نے کہا کہ  
ملزم نے فرعون کے ہمارے ہوں کی غرقابی کا تذکرہ کیا۔ مگر چونکہ گواہ مولوی ہے یہ تلقینی  
بات ہے کہ اس قسم کی شہادت خلاف مرضی دینی پڑھی ہوا درمکنی ہے اسے  
ڈالیا دھمکایا بھی گیا ہو۔ پونکر وہ عظیمیں موجود تھا، استغاثہ نہ تھا سب نہیں سمجھا کہ  
اس سے شہادت میں پیش نہ کرے۔ شہادت دیتے ہوئے اسے بور و حامی کو فتح  
ہوئی وہ بھی اس طرزِ عمل اور اس بات سے بخوبی ظاہر تھی کہ اس نے کئی مرتبہ برخاپ  
کے جرے پئے اور گواہوں کے کٹھرے میں ایک خادم بھی ساتھ رکھا۔ یہ حالت نیز  
گواہ کا یہ خذر کر میری ساعت میں فرق ہے۔ میں بیمار ہوں اور مسجد میں دیر سے

پہنچا تھا ہدایت نامہ متعین خیز ہیں۔

میں بلا تائل اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ ملزم نے اسی طرح وعظ کیا جس طرح سے نقشہ جات ایسی بیان کیا اور سی میں درج ہے اور گواہاں استغاثہ نمبر ۲ سے دس تک نے بیان کیا۔ پس یہی نتیجہ اخذ لیا جاسکتا ہے۔

دوسرा تصیفیہ طلب امر یہ ہے کہ ملزم نے جو کلمات کئے وہ باعثانہ ہیں یا نہیں۔ ان سے نفرت و تھارٹ کے جذبات پھیلتے ہیں یا نہیں؟ ان سے اُس حکومت کے خلاف جو برداشت آئیں بريطانیہ، ہند میں قائم ہو چکی ہے بدالی چھلتی ہے یا نہیں؟ وہ جذبات نفرت و تھارٹ جو برلنگٹن کیے گئے بغیر حکومت پر مقول نکلتے چینی کی حد میں آسکتے ہیں یا نہیں؟ فرعون کے ہاتھوں بچوں کے اتماف کا جو مقابد حکومت کے مرتو پر طرزِ تعلیم کے ساتھ کیا گیا ہے اس سے بظاہر حکومت کی حرارت مقصود ہے۔ پھر اس کا یہ کہنا کہ الجمن نے سرمایہ جنگ میں جو چند دنیا میں اس سے گولی یا بارود خرید کر ہمارے بھائیوں کو ہاک کیا گیا اور مقامات مقدسہ کی بے حرمتی کی گئی۔ اس غلط بیانی اور درد نباعیانی کی مثال ہے جو اس شخص نے مذہب کی آڑ میں منبر سے تلقین کی تاکہ حکومت کے خلاف نفرت اور بدالی پھیلاتی جائے۔ اس طرح وہ اپنے مسلمان سامعین سے استدعا کرتا ہے جن کے نزدیک عوہت کی عزت اور حرمت سبب چیزوں سے بڑھ پڑھ کر ہے۔ اس غلط بیانی سے کام لیتا ہے کہ ہندوستانی ہوتوں کے اخلاق بگڑتے جا رہے ہیں تاکہ ان کی افادہ حلہ بگوش حیسا نیت ہو۔

نیزوہ کرتا ہے کہ مسلمان ہوتیں شوت رانی کے لیے سپاہیوں کو فیسا کی جاتی ہیں۔ سامعین میں نو رہ تر جاہل لوگ تو اس کا یہی مطلب سمجھیں گے کہ حکومت نے نہایت ہی مذہم کا زروانی کی ہے اور چونکہ ملزم یہ باقی وعظ میں

کہ رہا تھا، اس لیے وہ یہ غدر بھی پیش نہیں کر سکت کہ مبالغہ قابل عفو اور دروغ بیانی  
بائنس ہوتی ہے۔

پولیس کے متعلق بھی اس کے الفاظ عیاں طور پر ایسے ہیں جس سے پولیس  
کے دوں میں حکومت کی طرف سے بدلتی پھیل سکتی ہے اور اس کا اثر خود  
غلامِ محمد الدین ہدیہ کا نشیبل نے محسوس کیا ہے۔ پھر اس نے یہ ظاہر کرنے کی کوشش  
کی کہ حکومت ہر ممکن ذرا رُح سے ہندوستانیوں کا استیصال چاہتی ہے یعنی ان  
کے مروائے کے لیے فوج میں بھرتی کرتی ہے جیسا نواہ بانع میں کشت و خون  
گرم کرتی ہے، اما رشل لا رکتے تھوت قید کرتی ہے، پھانسیاں دیتی ہے اور  
روپے پیسے سے محروم کرتی ہے۔

یہ باتیں بھی صریحاً غلط پیان کی گئی ہیں جن سے حکومت کے خلاف  
نفرت اور بدلتی پیدا کرنا اور سامعین کو عمل کے لیے ابھارنا مقصود ہے۔

منظر گاندھی اور مولیٰ عہد کے مقابل سے متعلق اس شرمناک اشارے کی بتا۔  
کچھ لکھنا غریب دردی ہے جس سے اس نے یہ بات واضح کرنے کی کوشش کی ہے  
کہ منظر گاندھی کس طرح حکومت کو دق اور پرلیشاں کر رہا ہے۔ یاد رکھنے کے مقابل  
بات یہ ہے کہ حضرت مولیٰ عہد فرعون کی حکومت کا تختہ اٹ دیا۔ مولیٰ عہد کا ایک  
مصری کو مارڈا نا اور سرخ رنگ کا حوالہ دینا صاف طور پر خوبی اور شتعال انگریزی  
کی طرف اشارہ ہے اور اس کے عخطبے دوسرے مضمون کی طرح یہ باتیں بھی اس ملک  
کی موجودہ حکومت کے خلاف کی گئی ہیں۔ اس کی یہ آنزو کہ انگریزوں کو بزمیوں کی  
طرح ملکست ہو اور ”اغرقنا آں فرعون“ کی بدھا جو بقول مذم کے اس وقت  
زبان پر لائی جائے جس وقت انگریز ساحلی مینڈ سے رواد ہوں گے اخفارت اور  
بدلتی کی حقیقی شایدیں ہیں جو اس قسم سامعین کے دوں میں پیدا کیں۔

بلوم کا اپنے برادر ان دین کیہے ملامت کرتا کہ جب حج کے لیے کہا جاتا ہے  
تو غربت کا عذر پیش کرتے ہو جانا نکہ بلوم نے خود حج نہیں کیا۔

اپنے بجا یوں کے ساتھ خلوص کی ایک اور مشال وی ہے اس کام میں  
مسجد کے لیے چندے کی درخواست کرنا جس میں وہ خود وعظ کر رہا تھا۔ اور یہ  
کہنا کہ قانون مجلس با غیاب کی وجہ سے مسجد ہی ایک پناہ کی جگہ رہ گئی ہے  
ظاہر کرتا ہے کہ وہ قرآن شریف کی تعلیمات کو سیاسی اغراض کے لیے برت  
رہا ہے اور یہی نیت اس کی اس کے وعظ سے تشریح ہوتی ہے۔ تغییل کو خوا  
کتی ہی وسعت کیوں نہیں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ بلوم کا وعظ مضمون سوراج  
کے حصول کی خواہش پر مبنی تھا اور نہ بلوم نے خود اس کی طرف اشارہ کیا۔

چنانچہ میں تسلیم کرتا ہوں کہ بلوم نے جو تقریر کی ہے اس سے ایک ایسی  
حکومت کے خلاف جو برطانوی ہند میں بروکسے قانون قائم ہو چکی ہے نفت  
خاترات اور بدالی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ وعظ مذکور حکومت یا کسی سرکاری  
افسر کے خاص فعل یا کارروائی کے خلاف نہ تھا بلکہ اس کے ذریعے سے کوشش  
کی گئی تھی کہ لوگوں کے دلوں میں اس نظام ترکیبی کے خلاف نفرت پیدا کی جائے  
جس کے تحیث وہ رہتے ہیں اور اسے بدل دیا جائے۔

موجودہ نازک ساعت میں مذہب کے نام سے ایک نیو تعلیم یافتہ اور  
اشتعال انگریز مجمع کے ساتھ کوئی تقریر کرنا ایسا ہے کہ اس سے بھیتیت مجموعی  
دلوں میں ایسی تلخی پیدا ہو سکتی ہے اور ایسے جذبات برائیگخت ہو سکتے ہیں  
کہ لوگ فوراً عملی کارروائی شروع کر دیں۔

سامعین میں سے اگر کوئی شخص بلوم کا وعظ سننے کے بعد باہر آتا اور  
پہلا انگریز جو اسے ملتا اس پر وہ سر بر اڑا جملہ کر دیتا تو یہ امر ہنداں باعث توجہب نہ تھا

یہ بات اپنائی جو مکرر دفعہ ۱۶ و تحریرات ہند مجرم قرار دیا ہوں۔ مجون  
۱۹۷۰ء میں اسے تنبیہہ ہو جکی ہے۔ اس لیے وہ اس قسم کی تقریر کرنے کے نتائج و  
عواقب اور سزا سے بخوبی عگاہ تھا۔ قانون کی رو سے زیادہ سے زیادہ سزا  
جس دام عبور دریا کے سور پوکتی ہے لیکن میں ملزم کو تین سال قید باشقت  
کی سزا دیتا ہوں جس میں تین ماہ کی قید تنائی ہو گی۔

دستخط ————— رافت۔ اے۔ کافر

۸۔ اپریل ۱۹۷۱ء      ایڈیشنل ڈسٹرکٹ محکمہ  
عدالت کا فیصلہ سننے کے بعد شاہ جی نے محکمہ کی طرف دیکھتے ہوئے

فی البدیہہ کہا۔

دار کے حق دار کو قید سے سالم ہلے  
ہے مُشكّل آسان ہوتے ہوتے رہی

کہہ عدالت سے باہر نکلے تو بھوم میں سے اکثر احباب کے رونے کی آواز  
آنی۔ شاہ جی نے غصے میں آگ کہا۔

و کون بُرل رورتا ہے؟ تعلق بُخاری سے اور رونا خود توں کی طرح۔  
پھکے کہیں کے و

اس کے بعد السلام علیکم کہا اور پوچیں کی لاری میں سوار ہو گئے۔

امر سہیں سے رو انگی | اس اپریل کو حسب دستور ڈسٹرکٹ جیل امر سرستے شاہ جی کو لاہور ناظل  
جیل میں تبدیلی کا حکم ملا۔ یہ کام پوچیں اور دوسرے حکام نے ہری  
رازداری سے کرنا چاہا لیکن دجالے اہل شر کو کس طرح پتھر چل گیا کہ سینکڑوں کی تعداد میں لوگ  
ریبوئے شیش پر شاہ جی کی آمد سے پہنچ گئے۔

کاڑی پٹھے میں کچھ منٹ باقی تھے کہ پوچیں کی بخاری جیت میں شاہ جی کو واٹشن پر

لایا گیا۔ پاؤں میں وسٹے کی بیڑیاں اماستوں میں ہٹکڑا ہی۔ اس حالت میں یہ مرد درویش جب اٹیشن کی عمارت میں داخل ہوا تو پتھر بھی آبدیدہ ہو گئے۔ بڑا نوی سارا راج کا جنم، وطن کا پاہی، قرآن کا مبلغ، آزادی وطن کے جرم میں آہنی زنجروں میں چکرا ہوا پرند تر و گین PRISONER (WAGON) کی طرف یہ کستہ ہوئے ہے ٹھا۔

عشق اپنے مجرموں کو یا بوجوں لے چلا  
آخر سیناں دل انساں نے انسوؤں کے ہار دل کی دھائیں اور حسین اللہ و نعم انوکین  
کہ کرتیں سال کے یا اپنے سے جلا کیا۔

گھڑی نے منزل کی طرف سفر شروع کیا تو شاہ جی نے کھڑکی سے باہر منہ نکال کر کامہ  
درود دیوار پر حسرت کی نظر کرتے ہیں  
خوش رہو اہل وطن ہم تو سفر کرتے ہیں



فرمی عہد اقتدار کی داستان حقیقت کے اس قدر قریب ہے کہ واقعات کسی بھی زمانے کے مورخ کے لیے الجھاؤ پیدا نہیں کرتے۔ ایکسر ہر تصویر کو وقت کے چوکھے میں محفوظ کیے ہوئے ہے۔ اضافی کی راہبوں سے گزرنے والا ہر مسافر اپنے پاؤں کی ٹھوکر میں نہ جانے کس قدر شبان پایلے ہوئے ہے کہ جس پر زمانے کی بے اعتنائیوں کا گلہ ثابت ہے، ازانہ اپنے قلم سے جن کہانیوں کو رقم کر رہا ہے غریب آناتاب کی ہر شام انہیں شفت سے ڈھانپتی چلی جا رہی ہے۔ ایک وقت آئے گا کہ ہر کہانی کو اپنے عنوان کے لیے کسی عطا اللہ کے خون کی ضرورت ہو گی لیکن تقبل کا دامن تھی ہو گا۔

اضافی نے جس عطا اللہ کو جنم دیا تھا۔ اپنے اور پرانے سامراج نے اسے اس طرح بعد دولا کر شاید نصف صدی کے بعد دلوں سے اس کی یاد ہو جو جائے۔ لیکن رات کے بعد دن طویل پڑتا ہے یا جس طرح خزان کے بعد بھر جنم لیتی ہے جو رے ہوئے دلوں کو اسی طرح عطا اللہ کے کارنا میں آزادی وطن کے لیے ان کی مسامی حجیہ، تجملیخ دینی میں ان کے مصائب کو جاگر کرنا پڑتے۔

گاہ درہ زمانے کو اپنی تھی دامنی پر تاحشر گلہ رہے گا۔

لاہور سنٹرل جیل | قومیں اپنے رہنماؤں کی یادگاریں تمام کرتی ہیں زمانہ جن پر گرد و فیار ڈال دیتا ہے۔ وہ انہیں تلاش کرتے میں کھو جاتی ہیں۔ لیکن عہدروں کے تین آسان ہاتھوں نے بننے بنائے نشان مٹا دیے۔ لاہور سنٹرل جیل بھی ایک ایسا ہی نشان تھا اس جیل کی ایک ایسٹ پر خلامی کے خلافت رہنے والوں کے نام ثبت تھے اس جیل

کی ہر کو ٹھرمی اسیران فرنگ سے واقع تھی۔ اس جیل کے پہانسی کے تختے شہیدان وطن کے خون سے ہر صبح ناشتا کرتے رہے ہیں۔ ان حشمت دید گواہوں کو مٹانے میں وقت کے عاجلانہ یہ نئے بڑی جانبداری سے کام لیا۔ سکا ش وہ حالات کا انتظار کرتا۔

شاہجی کو اس جیل کی گوراوارڈ میں رکھا گیا۔ یہ وارڈیا سی قیدیوں کے لیے مخصوص تھی۔ اس دور میں سیاسی قیدیوں کے لیے کوئی امیتیازی کلاس منعین نہیں تھی تاہم دو قسم کے قیدیوں کو امیتیاز حاصل تھا۔ اول جو انکم ٹکس گزار تھے۔ دوسرا سے سطودنہش۔ لیکن شاہجی پہلے سیاسی قیدی تھے جنہیں شہرت کی بنا پر یہ کلاس دی گئی۔

**معافی کی درخواست** | شاہجی کو لاہور سلطانی جیل میں آئے ہوئے دہشت ہوئے تھے کہ اپاک ایک دن انہیں جیل کے دفتر میں بولا کران کے سامنے انگریزی میں

لکھی ہوئی ایک درخواست پیش کی جس میں درج تھا کہ

”اگر اس دفعہ حکومت مجھے معاف کر دے تو میں لقین دلاتا ہوں کہ آئندہ میری

کوئی حکومت ایسی نہیں ہو گی جس سے حکومت کو کسی قسم کی شکایت پیدا ہو۔“

اس درخواست کے نیچے کسی کا نام درج نہیں تھا اور نہ تحقیق پر کسی کا نام مل سکا۔ شاہجی نے اس درخواست کا ترجیح سن کر اسے پرمنہذٹ کے ہاتھ سے لے لیا اور ہزار ملکر طے کر کے اپنے پاؤں تلنے روزہ اور تین دفعہ اس پر تھوکا، پھر غصے کی حالت میں واپس چلے گئے۔ اس واقعہ کے تھوڑے دنوں بعد شاہجی کو میانوالی ڈٹرکٹ جیل میں تبدیل کر دیا گیا۔ اس دور میں اور آج بھی میانوالی جیل خادی مجرموں کے لیے مخصوص ہے۔ یہاں کی آب و ہوا اور موسم گرماکی تپش کی بناء پر یہ جیل ”چاہاب کا کالا پانی“ کہلاتی ہے۔ ترک موالات اور تحریک خلافت کے قیدیوں کے لیے یہی جیل مناسب سمجھی گئی۔ چنانچہ مہدوستان پھر کے سیاسی رہنماؤں کو آپتہ آہستہ اسی جیل میں منتقل کر دیا گیا۔ جن میں یہ نام قابل ذکر ہیں۔

۱۔ مولانا محمد وادود عزیز نوی۔ ۲۔ مولانا الحمد سعید دہلوی۔ ۳۔ مولانا فتح اللہ پانی پنجابی۔

۶۔ صوفی محمد اقبال - ۵۔ اختر علی خاں (زمیندار لاہور) ۶۔ عبدالمجید سہاکت (ایمپریٹر روز نامہ انقلاب لاہور) ۷۔ مولانا عبداللہ جوڑی والے دہلوی) ۸۔ مولانا سید جبیب (ایمپریٹر روز نامہ سیاست لاہور) ۹۔ پنڈت نیکی رام شرما۔ ۱۰۔ ڈاکٹر سنتیہ پال۔ ۱۱۔ لال ترکوک چند عوام ۱۲۔ دلش بندھو دس گپتا (ایمپریٹر روز نامہ تیج دہلی) ۱۳۔ بابا گردت علگو ۱۴۔ سردار منگل علگو (سردار صدر دل علگہ کویشیر (لاہور) ۱۵۔ بابا کھڑک علگو (سیاکوٹ) ۱۶۔ سلوامی شرودھانند (دہلی) ۱۷۔ منشی احمد دین (امر تسر) ۱۸۔ خواجہ عبد الرحیم حاجز (امر تسر) ۱۹۔ راجہ غلام قادر (وزیر یاد) یہ وہ لوگ ہیں جن میں پنڈا یسے ہیں جو آگے چل کر صحافت اور علمی سیاسیات میں غیر ملکی حکمرانوں کے باغی اور تحفہ پہنچ دستان کے رہنماء ہے۔

جیل خانے کے شب دروز باہر کی دنیا سے مختلف ہوتے ہیں۔ مگر باہر اولاد سے لاتحق ہر کر قیدی یہاں رہ کر اپنی دنیا آپ آباد کرتا ہے۔ خیالات میں سچنا اور جذبات میں جوانی ووٹ آتی ہے۔ اوپھی دیواروں کے سائے میں رہنے والے سیاسی قیدی ہماروں خداں کے موسم اپنے احوال میں آپ ڈھان لئے ہیں۔ بلاشبہ میانوالی جیل کا ہر سیاسی قیدی اپنے انہوں جوہر قابل کا خزانہ یہیں بیٹھا تھا۔ لیکن آزادی دھن کی پاداش میں برطانوی سامراج کا باخی قرار دیے جانے پر اس کا جسم قید تھا۔ تاہم روح کی افتادگی اسی طرح آزاد تھی۔ اس کی سوچ اور مکار میں کوئی دیوار یا بوئے کا کوئی دروازہ حائل نہیں تھا۔

ایسلان اور ہنگامہ جنیں رائجِ الوقت قانون نے اپنادھمن قرار دے کر تین یونین برس روز دوسرے، اور ایک ایک برس کے لیے یہاں ڈال دیا تھا۔ قفس کی تیکیوں میں میکر کشاڑی گل کی بھروس کے گیتِ الائچے فروع کیے۔ چاپنچہ خاڑے اتوالیں، جیسے اعلیٰ بجول کا آغاز ہوا۔ اگر ان لوگوں کے دبودھ سے جیل کے باہر فریگی حکمران پر لشان تھے تو جیل کا نامدہ حکام جیل اور دوسرے قیدی حاجزاً چکھتھے۔ آخر میانوالی ڈرٹکٹ جیل کے پرمنڈڑٹ ڈاکٹر رام جی داس اور ڈپٹی پرمنڈڑٹ چوہدری فرید احمد کو اپنی سخت گیر پالیسی کو تبدیل کرنا پڑا۔

لے تو لا ناظر علی خاں کے جیاتے۔

در تر با خیوں کا یہ گروہ اپنے ساتھ دوسرے قیدیوں کو بھی خراب کرتا۔

شاہ جی ان ہنگامہ رائیوں کے باوجود جیل میں بھی اپنے تبلیغی مشن سے خافل نہیں رہے۔

راجہ فلام قادر، اختر علی خاں، فرشی احمد دین، انوار جعفر عبید الرحمن حاجت نے قرآن کریم اپنی دنوں شاہ جی سے پڑھا۔

ازاد ہائی سکول کا خاتمہ | شاہ جی کی گفتاری نے ایک طرف گجرات کی سیاسی زندگی کا رخت تبدیل کیا تو دوسری طرف ازاد ہائی سکول کی علمارت بھی اپنے تتمام وقار خاتمہ کر بیٹھی۔ حکومت نے فرماں سکول کا نام اسلامیہ ہائی سکول رکھ کر اسے نجاح بیونیورسٹی کے تحت کر دیا۔ یہ سکول آج بھی اسی نام سے چل رہا ہے میکن اب اس کا جامع مرکز یا شاہ جی سے کوئی تعلق نہیں۔

تحریکِ ترکِ موالات کا خاتمہ | ترکِ موالات اور خلافت کی مشترک تحریکات نے ہندوستان بھر کو پر امید کر دیا تھا کہ اب غیر ملکی حکمران یہاں سے رخصست ہو جائیں گے۔ ہندوستان سے باہر بھی یہی چرچا تھا۔ حالات کی بوئنگ ہنسے والے سیاست دان اور خود انگریز بھی اپنے قدموں کے فلان گن رہے تھے۔ پرس آف میڈیا پر اپنا دورہ ہندوستان ملتوی کر دیا تھا کہ صوبہ بیوپی کے ضلع گودکھ پور کے دیباتی عوام نے اپنے گاؤں ”چولا چڑی“ کے پولیس تھانے پر حملہ کر کے اسے آگ لگادی۔ جس میں پولیس کے پا ہی او افسر جل کر راکھ ہو گئے اس واقعہ نے گاندھی جی کو اس قدر متاثر کیا کہ انہوں نے ۵ فروری ۱۹۴۷ء کو تحریکِ ترکِ موالات بلا کسی مشورہ کے نید کر دی۔ تحریک کا نید ہوتا تھا کہ سارا ہندوستان گاندھی جی کے خلاف ہو گیا۔

۵۔ نومبر ۱۹۴۷ء کو جو آگ لگی تھی۔ ۵۔ فروری ۱۹۴۷ء کو جب یہ بھائی کی تونگری طبقتیں اپنی کامیابی پر مسکرائیں۔ ان کے سمجھتے ہوئے پرانوں میں پھر سے روشنی آگئی۔ وقت لے سمجھت کو مبارکبادی۔ یونیس فلیگ کی ٹریننگ نیشنل نیگ پر فالب آگئیں۔

جیل خاوف میں بیاسی قیدیوں کے چہروں پر ہوایاں اڑنے لگیں۔ مقصد کی ناکامی نے شاخِ  
ثمر کی بماروں کو آگ لگادی۔ نفس کی تیلیاں پاؤں کی بوجل بیڑیاں بن گئیں۔ لیکن عزم نے ہمت  
نہ باری۔ ناکامیوں نے ارادوں کے آنسو پوچھتے تو انھیں چمک اٹھیں۔ ول اور زبان نے ہم گہج  
ہو کر کہا: ہم پھر لڑنے کا عمدہ کرتے ہیں۔“ اسی طرح ایک سال چاراہ کی جدوجہد آزادی ایک موڑ  
پر آگز کر گئی۔

**تحریک خلافت کا حشر** [تو مولوں کی زندگی کا انحصار بیشہ ان کی اپنی ہمت پر رہا ہے جو  
قویں اس دور میں سچھپڑ جاتی ہیں زمانہ ان کے ساتھ انصاف  
نہیں کرتا۔“ ترک ۹ اتوام یورپ سے اگر اپنی زندگی کی بھیک مانگتے تو شاید اس مرد بیمار کو  
بھیک سے بھی خود رکھا جاتا لیکن تلوار کی نوک سے حاصل کیا ہوا ”ترکی“ آج بھی زندہ ہے،  
اور زندہ رہے گا۔

پہلی جنگ بحیث کا تحاری ڈموں نے اپنی تو آبادیات سے جو سوک کیا اور پھر ترکی  
کو مرد بیمار سمجھ کر قسطنطینیہ کے بازاروں میں خلیفۃ المسیمین کے حرم کو رسوایا۔ اگر اس وقت مصطفیٰ  
کمال کی تلواریے نیام ہو کر دوڑہ دانیاں پر سامنے رہتی تو شاید یورپ کا یہ مرد بیمار مدت سے  
دم توڑ پچھا ہوتا۔ فازی حصمت ان لوگوں نے برلنی میں وزیر اعظم لائیڈ جارج جوکو بھیک کا تھا،“ جو  
فیصلے تلوار کی نوک سے نہیں لکھے جاتے ان کی کوئی قیمت نہیں ہوتی ॥“

ترک اپنی تاریخ آزادی خون سے مرتب کر رہے تھے کہ ہندوستان کے مسلمانوں کے خون  
نے بخش ماڑا۔ مسلمان مسلمان کی امداد کے لیے نکل آیا۔ ہندوستانی کا مسلمان خلامی کی حالت میں جو کر  
سکتا تھا اس نے کیا۔ آنحضرت ۲۱ نومبر ۱۹۴۷ء کو جزیرہ نماں میں برلنیہ اور ترکی کے درمیان صلح  
ہوتی جس میں برلنیہ نے ترکوں کے آگے گھٹھے بیک دیے اس کے ساتھ ہی تحریک خلافت  
نے ہندوستان میں دم توڑ دیا۔

**تحریک شدھی** افراد تو میں اور سلطنتیں ایک دوسرے کو بھی معاف نہیں کرتے۔ انتقام کی گلگتی پسند دلوں میں سلسلی ہے اپر انہاؤں کو جلاتی اور جماراتوں کو خاک کا ڈھیر بناتی ہے۔ ہندوستان کی سیاسی تحریکیات دم توڑ چکی تھیں راجھانتان سے انگریز مسلمان ہو چکا تھا، وہیں کی اندر ورنی خلفشار بھی انگریز سیاستدانوں کے لیے منید تھی۔ ترکوں سے معاہدہ وزان کے بعد کوئی مزید چگدا نہیں تھا۔ ہندوستان کے رہنماؤں میں انگریز سامراج کا مقابلہ ہندرہ ہزار جیل خانوں تھا۔ انگریز داشتوروں کا ذہن و قی طور پر فارغ ہوا اور انہیں ہندوستان سے انتقام کی سوجھی ہاضی قریب میں جس ہندوستان نے ایوان برطانیہ میں آگ لگا دی تھی، خلافی سے بجا تک کے لیے جن توں نے محدث ہو کر آزادی کی روایتی وطنی تھی دشمن اب ان دوستوں کی روایتی کاملاً اشہد دیکھنا چاہتا تھا۔ چنانچہ ۱۹۲۴ء کے وسط میں میانوالی جیل سے سوامی شردھانند کو ان کی میعاد اسی سے پیش رہا کہ دہلی واٹر کے لاج میں لایا گیا۔ سوامی شردھانند کا اصل نام منشی رام تھا۔ ایک دن یہ پنجاب پولیس میں بلور تھائینڈ ملازم رہ چکے تھے۔ دوسری طرف پنڈت ملن جوہن ملوی کو یہ خوف تھا کہ سرحد کا پیٹھان ہندوستان پر چکرا کر دے گا۔ اس نے سوامی شردھانند سے مل کر ایک ایسی فرقہ دار تحریک کو ہوادی جس نے اگے چل کر خوناک صورت حال پیدا کر دی۔

**پہلا ہندوسلم فساد** میں تو سارے ہندوستان کی فضائمدہ رہو چکی تھی۔ بخاہوں میں میل اور دلوں میں کہ درت بیٹھ گئی۔ لیکن ستمبر ۱۹۲۳ء کو ملتان میں حرم کے موقع پر ہندوسلم فساد نے سارے پنجاب کو اپنی پیٹ میں لے لیا۔ یہ فساد جس مقام پر ہوا اس کے ایک طرف مسجد اور دوسری طرف مندر اور درمیان پولیس تھاڑ ہے۔ تحریک گیٹ سے شرمنی داخل ہو کر چوک بازار مسجد کے سامنے رکھا گیا۔ اچانک اس پر ایک اینٹ لگی پھونک تحریک شدھی کے باعث شرمنی کے سامنے رکھا گیا۔ اچانک اس پر ایک اینٹ لگی پھونک تحریک یا تھاڑ کی طرف سے آتم گو ساروں نے تحریک کی بے حرمتی کے سامنے ہنگامہ کر دیا۔ تیاری دوسری طرف سے بھی مکمل تھی۔ مقامی ڈپٹی کمشٹر مطہریشن خود قائمیں موجود تھا۔ یہ اینٹ خود اس نے

ملعوبی سطر ایسے ۱۹۲۵ء میں پنجاب کا گورنر ہوا اور مسجد شہید گنج گرانے میں اس کا پورا ہاتھ تھا۔

پہنچنکی تھی (غیر برکاری تحقیقات میں اس کی تصدیق بوجگتی تھی)

غلامی میں صرف آزادی ہی ملتبہ نہیں ہوتی بلکہ عقل انسانی بھی اپنی صلاحیتوں سے محروم ہو جاتی ہے اور نہ ہب کی پاکیزگی غلامی کے گنہ ہوں سے آؤ دہ ہر کراپڈا من دا خدا رکھ لیتی ہے غلام ہندوستان اپنا وقار تو کھو چکا تھا، لیکن فرقہ دارانہ فضایں کھو کر عقل و دلنش سے بھی دور چلا گیا۔ آخر حکمران قوم کا جادو سر پر چڑھ کر رہا۔ نیم سمجھ گاہی کا ہر جھونکا باسموم بن گیا۔ چون کا ایک ایک پتا صیاد کا معاولن بن کر لالہ و گل کی پتیاں بکھیرنے لگا۔

سوانح شروعہ ائمہ جو کبھی دہلی جامہ سید کے مبنی پر ہندو مسلمان کو اتحاد کی دعوت دیتے تھے آج غلامی کی رسیاں مصبوط کر رہے تھے۔

چھٹے اسیرو تو بدلا ہموز زانہ تھا  
جیل سے رہائی ۔ ۔ ۔  
وہ شاخ ہی نہ رہی جس پر آشیانہ تھا

باغبان جب پودوں کی تخم ریزی اور پھر آبیاری کرتا ہے، تو ان کے جوان ہونے تک لیل و نمار کی محنت اسے مجبور کرتی ہے کہ وہ روز و شب کی ستم ظریفیوں سے انہیں محفوظ رکھے۔ موسم کے نشیب و فراز بھی پھول آنے تک سدراہ ہوتے ہیں۔ باغبان کی نہایتیں موسم سے بھی درست اور گربیاں ہوتی ہیں۔

ہزاروں سال نگس اپنی بے نوری پر روتی ہے

بڑی مشکل سے ہوتا ہے چون میں دیدہ و رہیدا

۱۹۴۰ء میں ہندوستانی رہنماؤں نے جس بمار کی آرزو کے لیے لالہ و گل کو اپنا خون دیا تھا، نگس کی رنگت سورج کمھی کو بانٹ دی تھی اور خزان سے بمار جھین کر گل و گل چین کے رشتے کی نیواٹھائی تھی۔ جب قفس کی تیباں طبیں تو بماران سے روٹھ چکی تھی۔ شفعت کے آنسو چکیاں لے رہے تھے۔ پھر ان نیم نے موت کی مضراب سے آنے والوں کا استقبال کیا۔ اس بھیانک منظر نے غلامی کی عمر برخاداری۔ وقت نے غیر ملکی حکمرانوں کا سامنہ دیا اور حالات اس قدر ناگفته ہے

ہوتے کہ اس ٹوٹ گئی اور مقدر رونٹ گیا۔ ایسے حالات میں شاہ جی کٹوتی کے پلچھا ماہ نے کر دو سال سات ماہ اپنے فرنگ رکرا۔ اکتوبر ۱۹۲۳ء کو میاناولی جیل سے رہا ہوتے۔ پنجابی کے مشہور شاعر حمزہ خواجہ عبدالرحیم حائز بھی شاہ جی کے ساتھ میاناولی جیل سے رہا ہوئے۔ ان کی پنجابی نظم کا ایک صدر حصہ اسی زمانے کی یاد ہے۔

ماہ حاچر قسمت دیا ویسا - پکی گھیرتے ہو گیا دیا

پھر دیاں پھر دیاں پڑیاں نوں - توں ہتھوں باز گوا یا

رہائی کے بعد شاہ جی امر تسری صد کوچھ حarf ڈار چوک فریدیں رہائش پذیر ہوتے۔ لکب مکان بابا رحیم خاں کو شاہ جی سے دلی ختیبت تھی۔ جتنی دیر شاہ جی اس مکان میں رہے۔ لکب مکان خادموں کی طرح سدوك کرتا رہا۔

۱۹۲۱ء اور ۱۹۲۳ء کے حالات میں نمایاں فرق آچکا تھا۔ ۱۹۲۱ء میں جب شاہ جی بیتل گئے تو ہندوستان کے حاوم انگریزوں کے خلاف بنا دت کی آگ کو ہمارے رہے تھے اور جب واپس آئے تو وہی عوام اپس کی آگ میں جل رہے تھے۔ ہندو ماسجداں اور ایمان کے اشتراک میں شدھی دنگھٹن کی تحریک کو ایسی ہوا دی کر سارے نتشے ہی مت گئے۔

شدھی کاملی پبلو ضلع آگرہ کے مکانات نامی گاؤں کے راجپوت مذہبی اسلام تھے میکن رسم و رواج اور شکل و صورت میں ہندو نظر آتے تھے۔ ایسے مسلمان کو ہندو بنایتا کوئی دشوار نہیں تھا۔ چنانچہ شدھی کے بائیوں نے اس گاؤں کا اپنا مرکز بنایا۔ مسلمان رہنمائی دنوں عجیب الحجاؤں میں تھے۔ وہ اپنی شہرت جو انہیں غیر مسلموں میں حاصل تھی ضائع کرنا پسند نہیں کرتے۔ تھے۔ دوسری طرف شدھی کی تحریک کو انگریز کی سازش سمجھ رہے تھے۔ ان دو گروہ مشکلات میں پھنسے ہوتے مسلمان رہنماؤں کے دو حصے ہو گئے۔ مولانا محمد علی جو ہر، مولانا ابوالکلام آزاد اور ان کی پارٹی گورنمنٹی میں چلنا۔ کئی پنجاب میں شاہ جی اور اکٹھ میفت الدین چکلو، میر فلام بھیک نیرنگ اور مولانا طفر جیلی

الگ انگ شدھی کا مقابلہ کرتے رہتے۔ موضع بکاش کے راجھوت بھی ان دونوں عجیب الجھن میں تھے۔ مسلمانوں کے مختلف فرقوں کا اپس کا کاردار انہیں مطہن نہ کر سکا لیکن ہندوؤں کی دولت تر پہاڑیں راجھوتوں کو ہندو بناتے ہیں کامیاب ہو گئی۔

۹۔ اور ۱۰۔ ستمبر ۱۹۴۷ء کی دریافتی رات کو کواٹ میں ہندو مسلم فادھو گیا یہ ملنائی اور دوسرے شہروں میں فادکی صدائی بارگشت تھی، جس نے میاسی رہنماؤں کو پریشان کر دیا۔ ملتا گاندھی نے جوان دونوں دہلی میں مولانا محمد علی جوہر کے ہاں مہمان تھے، اکیس دن کے مرن برداشت کا اعلان کر دیا۔ اس کے ساتھ ہی مولانا محمد علی جوہر کے مشورے سے ۱۱۔ ستمبر ۱۹۴۷ء کو اتحاد کا نفرنس کے اختقاد کا فیصلہ کیا گیا۔

بگڑے ہوتے تھے اور بدلتی ہوتی تکہوں نے دل و دماغ کے دریان کا نٹے ہی چھٹے پھردار یہ تھے جس سے اتحاد کا دامن الجھنا ہی چلا گیا۔ گاندھی جی نے ۱۲۔ ستمبر کو اپنا بہت شدید کیا۔ یہ بہت ہندوؤں کے طرز عمل کے خلاف بطور احتجاج تھا۔

۱۳۔ ستمبر کو مجوزہ اتحاد کا نفرنس میں دوسرے رہنماؤں کے ساتھ شاہ جی بھی شریک ہوئے۔ دو دن کی بحث کے باوجود تمام رہنمایی کی نیصہ پر پچھے دہلی سے چلے گئے، مگر گاندھی جی نے اپنا بہت ۱۴۔ اکتوبر تک جاری رکھا۔ شاہ جی ان حالات و واقعات سے اس قدر متاثر ہوئے کہ بغیر کسی مشورے کے ناک کے موجودہ بجاڑ کی ساری ذمہ داری انگریز حکمرانوں کے سرڈاں کر دہ سیس پلاٹی ہوئی دیوار بن کر سامنے آ کھڑے ہوتے اور اپنی شعلہ بیانی سے سارے ہندوستان کو اس پس منظر سے آگاہ کیا۔

شروعانند کی اپنانک رہائی، پنڈت الومی کا پیٹھاں کے خوف سے ہیگا مر، ملنائی کا فادیا یہی چیزیں تھیں کہ عوام انہیں سن کر اپنی ہر کتوں پر شرمende ہوتے۔ برلنی ہی حکومت کو شاہ جی نے ایسا نگاہ کیا کہ جب اس سے کوئی جواب بن نزایا تو جنوری ۱۹۴۵ء میں شاہ جی کو دھر ۱۰۰ کے تحت گرفتار کر لیا۔ یہ مقدمہ دہلی کی ایک تقریب پر چلا گیا۔ اس میں مطر اصفت علی

وکیل تھے۔ درواز مقدمہ شاہ جی کے ضمانت دینے سے اکھار کر دیا اور مقدمہ میں بھی کوئی دھپی نہیں  
دو ماہ کی سسل کاروانی کے بعد میر عبدالصمد کی عدالت سے شاہ جی کو چھ ماہ قید با مشقت یا پانچ  
سوار پسے جوانہ کی سزا ہوتی۔

جوانہ کی یہ رقم اپنی محلہ نے ادا کر دی اور شاہ جی رہا کر دیے گئے۔ رہائی کے بعد گھر آئے  
تو جوانہ نے کی ادا بیگی پر سخت نلاض ہوتے۔ کبھی دن محلہ کے کمی دوست سے جیک سیک نہیں  
کی۔ آخوندوں نے ایک جگہ جمع ہو کر شاہ جی سے معاافی مانگی۔ شاہ جی کو گلہ تھا کہ آپ نے حال  
کی کمائی فرنگی خزانے میں کیوں دی۔ ان دونوں شاہ جی کٹلہ مہاسنگہ کو چھ زنگی زان میں رہتے تھے  
بمار کے دونوں میں پھوپھوں سے گاڑھکل نہیں ہوتا لیکن خزانہ کے موسم میں کاملوں سے  
گزر کر نزل کو حاصل کرنا دشوار ہوتا ہے۔ خلبوچی جیل سے رہا ہوئے تو ہندوستان گیر شہر تھے  
ان کے قدم یہے۔ زمین کے ذرات آسمان کے ستاروں کی طرح ان کے پاؤں چومنے لگے  
محبت میں نگاہوں کے آنسو پھوپھوں کی طرح پنچاہر ہوئے۔ شاہ جی نے یہ گراں قدر دوست  
اپنے ہاتھوں منانچ کر دی۔ وقت کا تقاضا یہی تھا۔ اُنمیں ہوئے طوفانوں اور تیز رزوں نے جیل  
کے دریاں شاہ جی تباذوں کا پڑانے کے کرنے لئے اور جب بوٹ کر آئے تو یہ پڑانے بنوئ  
روشن تھا۔

شہری ہنگامہ کی تحریکیات نے خلافت اور کامگیریں کے تمام رہنماؤں کو وقت کی چادر  
میں پیٹ کر گو خود ہافتیت میں چھپا دیا۔ ہندو رہنماء مسلمانوں میں اور مسلمان یہندوؤں میں اپنی  
عزت و وقار کا جائزہ دیکھنا پسند نہیں کرتے تھے، حالانکہ بھی راز ہائے درویں پر یہ ان ہاتھوں کو  
جھانک رہے تھے جوں نے فرقہ والانہاگ روشن کی تھی۔ لیکن زبانیں ٹھیک اور ہاتھ سمٹ کر  
رہ گئے تھے۔ لیسے میں شاہ جی نے انگریز اور ہندو دونوں کے خلاف بڑے استقلال کے ساتھ  
اپنا کام جاری رکھا۔ ۱۹۲۳ء میں جیل سے رہا پوکر ۱۹۲۵ء کے دستہ تک تحریک شہری ہنگامہ  
کے خلاف شاہ جی نے جس جوش ایمانی نے اسلام اور مسلمانوں کی دکالت کی، یہ وقت گاظمیں

کار نامہ ہے۔

حالانکہ شدھی کوئی تحریک نہیں تھی لیکن غیر ملکی حکمرانوں کی ضرورت نے اسے ایسے سانچوں میں ڈھال دیا تھا کہ اگر یہ سانچے اس وقت توڑنے دیے جاتے تو ملکن ہے کہ ہندوستان میں مسلمانوں کی پڑھتی ہوئی تحداد کے راستے میں کفر حائل ہو جاتا۔ ہندو مسلمان رہنمایوں کا جیلوں سے رہا ہو کر آئے۔ اس قسم کی تحریک سے وابستگی پسند نہیں کرتے تھے۔ چنانچہ مولانا محمد علی جو تھے، مسلمان گاہ مذھبی، فاؤنڈر انصاری، پنڈت موتی لال نہرو ایسے لوگ دہلی میں بیٹھ کر ہندو مسلمانوں کی حرکات کے خلاف تجویزیں توکرتے رہے لیکن یادِ سوم کے چھپیڑے ان کے دامن کو اس قدر اجڑت گیں دیتے تھے کہ وہ اپنی دھیان بکھیرنے کے لیے صحنِ چمن میں قدم رکھتے لیکن شاہجہی نے اپنی شہرت کو شدھی کے مقابل یعنی اسلام کر کے ہندوؤں میں شائع کر لیا۔ پنجاب کے مسلم انجارات میں صرف "زیندار" نے اس تحریک میں شاہجہی کی پوری معاونت کی۔

فرقہ دار اتحادیکات نے ہندوستان کی متعدد قومیت کا تصور نہ صرف دولوں سے بلکہ ذہنوں سے بھی زائل کر دیا۔ ہندو مسلم اتحاد کی چلتی ہوئی گاہڑی ایسی جگہ اکر رکی کہ غیر ملکی حکمرانوں کو گھنی کے چڑانے جلانے کا موقع ملا۔ اس کی تمام تر ذمہ داری ہندو قوم پر ڈالنا انصاف سے بخاوت کے مترادف ہو گا اور جن غیر مسلم رہنماؤں نے انگریز کو خوش کرنے اور فلاہی کی گھر بڑھانے کی سعی کی انہیں ہندو قوم سے الگ کرنا بھی اپنے کو فریب دینا ہے۔ تاہم سوامی شردھا منڈ پنڈت مدن موہن مالوی اور پنجاب کے مہارشی لارا جپت رائے نے ۱۹۲۳ء میں شدھی دستگاہی کی پروارش کر کے متعدد قومیت سے خداری کی۔ اگر ایسی نہ ہر یا تو تحریکات کے مقابل میں شاہجہی کی پروجش تقریریں اور مولانا طفسر علیخاں کی ہنگامی تحریریں زمینیں تو من جیشِ القوم مسلمان سخت خارے میں رہتے۔

**تحریک قبہ** | ۱۹۲۵ء سے ایسا ہے۔ پرنسپل کہ ہندوستان کے مذہبی اور سیاسی رہنماء انگریز اور ہندو کے پیدا کردہ طور و اطوار میں اُجھے ہوئے تھے، اپنائی جو حکومت

نے ایک نیا کھیل شروع کیا۔

ہندوستان کے تمام مسلمان والی جہاز سلطان عبدالعزیز ابن سود کے خلاف اٹھ کر کے ہوئے، جنہوں نے مکا اور مدینہ میں بزرگان دین کے مزارات سے چارات رقبے، گرا کر انہیں زمین سے ہوا کر دیا تھا۔

شریفِ مکہ کے زوال کے بعد جب بخیریوں نے اس پاک سرزمیں پر قدم جاتے تو تکوں کی دی ہوئی نہیں آزادی کے پیش نظر عاصم نے بزرگوں کے مزارات کو دینی اور دینوی ضرورتوں کا حاجت رعا جان کر انہیں سجدوں کی آماجگاہ بنایا تھا لیکن نئے حکمران سلطان عبدالعزیز ابن سود نے اپنے عقیدہ کی بنابران تمام حکمات کو خلافت دین اور بدعت سمجھ کر مزارات سے تبعے گرنے کا حکم دے دیا۔ اس کی صدائے بازگشت جب ہندوستان کے ساحل سے ٹکرانی تو مسلمان آپسے سے باہر ہو گیا۔

ہوا سازگار نہ ہو تو موسم کا چلن بھی درست نہیں رہتا۔ باول اٹھتے ہیں تو چاگن کے دنوں میں بھی سادوں بھادوں کا سامگمان ہوتا ہے۔ رہنمایاں ملک و ملت تین تین برس کی مذاکاٹ کر ابھی جیل خانوں سے رہا ہو کے ہی تھے کہ بڑانوی سامراج نے ان کے لیے ایسی فضایا کر دی کروہ دل و دماغ کے تصادم میں الجھ گئے۔ شدھی و منگھٹن کے چنگاٹے میوز جاری تھے کہ بڑانوی سیاستدانوں نے مکا اور مدینہ کی حرمت کا واسطہ دے کر مسلمانوں کو سلطان ابن سود کے خلاف بغاوت پر ابھارا اور ہندو سرمایہ دار نے مسلمانوں کا رُخ بدلا ہوا دیکھ کر فائدہ اٹھایا لیکن دیوبند مدرسہ تکر کے علماء کے آگے بڑھ کر سلطان عبدالعزیز کی حمایت کی پڑھانچہ شاہ بھی نے ان دنوں اپنا موقف واضح کرتے ہوئے کہا۔

” یہ حقیقتی مسلمان ہوں۔ میرا ایمان ہے کہ نفع و نقصان کی وارث صرف اللہ کی ذات ہے۔ حالات کا تغیر بھی اسی کے اختیار میں ہے۔ اولاد دینا، نہ دینا، ادے کر چین لینا اسی کو زیبا ہے۔ ”

اگر کہ اور مدینہ کے مقدس مزارات پر جا کر سلامان سجدہ کرتا تھا۔ ان مزارات سے مرادیں مانگتا تھا یا انہیں حاجت روا خیال کرتا تھا تو میری راستے ہے کہ سلطان عبدالعزیز نے ان بیویوں کو گرا کر ان میں آخری نیمند سونے والوں کی روح کو آرام پہنچایا ہے۔ یہی وہ نیک لوگ تھے جنہوں نے لات و بیل اور غریب کیلہ جائے بنی نوع انسان کو منع کر کے صرف اللہ تعالیٰ کی ذات پر تکمیل کرنے کا درس دیا تھا۔ اگر اچھی کے مزارات کی پیش ہوئے گا جائے تو میں سمجھتا ہوں کہ یہ ان کے مشن سے یا مقصد سے انحراف کر کے توجید باری تھا لے سے بغادت کرتا ہے۔

شاہ جی نے اس طرز استدلال پر سارے بندوستان میں تقریریں کیں۔ قران کریم، حدیث بنوی اور اپنی قوت بیان سے کروڑوں انسانوں کو اسی عقیدے کا درس دیا۔

پنجاب کے پیران عزام نے ہدیں وجہ شاہ جی پر ”دہابی“ ہونے کے علاوہ دوسرے مختلف اقسام کے فتوے لگائے۔ حضرت پیر جاعت علی شاہ کافتوی اس سلسلے کی اہم کڑی ہے۔ مولانا سید خلیل اور ان کا اخبار روز نامہ رسایست ”پیروں کے موید تھے۔ دوسری طرف مولانا طفر علی خاں اور ”زمیندار“ شاہ جی کے ہمتوان تھے۔ مولانا محمد علی بجہر، مولانا شوکت علی جمیعت العلماء ہند، پودھری افضل حق، مولانا عبد اللہ قصوری، مولانا جیب الرحمن لہ صاحبوں نے بھی سلطان عبدالعزیز ابن سعود کی حمایت میں شاہ جی کا ساتھ دیا۔

**ایک سوال** | اسی تحریک کے دوران ابھر میں ایک اجتماع ہوا۔ جس میں ایک سوال کیا گیا۔

”اپ کے نزدیک اگر قبر پر قبہ بنانا بدعت ہے تو پھر قبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے مزار بارک پر گنبد خضراء سے متعلق آپ کی کیا کہا تھا ہے؟“

**جواب** | اس سوال پر سارے مجمع میں ایک اجتماع پیدا ہوا۔ دوستوں کی پریشانی بڑھی۔

دول کی دھڑکنیں تیز ہو گئیں۔ مخالفین نے تایلوں سے اس سوال کا استقبال کیا۔ لیکن شاہ جی کو قدرت نے ذہن و ساعطا کیا تھا۔ سوال پر ذرا سکراتے اور ارجمند فرمایا۔

«اگر ان محاربوں نے جو ات کر لی ہے، جنہوں نے بنی کریم کی آخری آرامگاہ سے بھی اپنچے ہو کر اس پر قبہ تعمیر کیا ہے تو پھر میری رائے ہے کہ گنبدِ خضراء کے مقابلے میں کوئی گنبد تعمیر نہیں کرنا چاہیے۔ اس سے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی توبہ ہوتی ہے۔»

شاہ جی کا یہ جواب سن کر مجھ نعروں سے گونج اٹھا۔

علی برادران کا رو حانی تعلق مولانا عبد الباری فرنگی محل رکھنے سے تھا اور وہ تحریک قبر میں سلطان ابن سود سے اختلاف رکھتے تھے حالانکہ ان کی جماعت «خادم حرمین» سے حرام کو توقع تھی کہ وہ تحریک قبہ کی حمایت کریں گے لیکن ان کے ساتھ ہی علی برادران بھی اس تحریک سے تعاون درکر کے تاہم شاہ جی سے تعلق انہوں نے اپنے اخبار «ہمدرد» میں مندرجہ ذیل رائے کا انکھار کیا۔

«بھائی! میں تمہاری تقریر سے بہت خوش ہوا، مگر اپنا فرض سمجھتا ہوں کہ جو رنج ہوا اس کا بھی ذکر کر دوں۔ تم نے سامعین کو بالکل مشور کر دیا تھا اور اگر اس کے بعد تم ان سے کوئی غلط کام بھی کرنا چاہتے تو وہ تمہاری تقریر کے کیف سے اس قدر بے خود تھے کہ فوراً کر بیٹھتے۔ جو قدرت تم کو اپنی زبان پر ہے وہ خدا داد ہے اور خدا کی ایک بڑی نعمت ہے مگر ایک بڑی خطا کے نعمت ہے۔»

تمہاری مقبولیت بہت بڑھ گئی ہے، جب تک تم اسے حق کی راہ میں استعمال کر دے گے فلاج دارین حاصل کرو گے لیکن اگر کبھی یہ باطل کی راہیں استعمال کی گئی تو ہزاروں بندگاں خدا کو گمراہ کرنے کے لیے کافی ہو گی۔

میرا منصب نصیحت کرتے کامنیں مگر تم سے بوجبت بخے اور مجہ سے تم کو  
ہے اس کی بنابر اس قدر کہنے کی جرأت کرتا ہوں کرو گوں کو مسحور کرنا اچانیں  
سحرکاری میں نہ ساحر کاروں کے لیے نہ مسحوروں کے سامنے پیش کر دو اور ان  
اس کی ہے کہ ہر منسلک کے دونوں پہلو سامعین کے سامنے پیش کر دو اور ان  
ہی سے اس منسلک کا حل اور فصلہ کراؤ۔ اس طرح تم عوام کی قوت فیصلہ کو  
ترقی دے سکو گے درجہ "کالانعام" مشہور ہیں۔ آج تم نے انہیں مسحور کر دیا  
تو کل اسی چوب زبانی اور نظرافت کے باعث ان پر کسی دوسرا سے کا جادو بھی چل  
سکے گا اور اس طرح حق و باطل کی تیز تباہی مدت نہ آئے گی۔ کبھی تمہارے ساتھ  
ہو گی اور کبھی تمہارے مخالفین کے۔ آج تمہیں تخت پر بٹھایں گے اہل تمہیں  
اتا رکر کسی دوست ہے کو سریا را بنادیں گے ۔

شدھی اور شنگھن کے دوران اگرچہ قبوں کی تحریک بڑی خطرناک تھی، اس تحریک  
نے سماں کو اپس میں الجھا دیا تھا لیکن چند ماہ کی ہست اور اتحاد ذہنی نے برطانیہ اور اس کی  
ایمنٹ طاقتوں کو فلکست دے دی۔

**مرزا عیت کے خلاف فتویٰ** | غیر ملکی وعدہ اقتدار کو اپنی زندگی کے لیے جن افراد یا  
جماعتوں کا سماں لائیا تا پہلے ان میں اریہ سماج اور قاریانی  
نمایاں نظر آتے ہیں۔ ۱۹۷۲ء سے ۱۹۷۵ء کے دوران ہندو مسلم کشیدگی نے متعدد قومیت کا  
بوجیہ لگھا۔ یورپین سیاست گروں نے اس بساط پر کس کس طرح اور کون کون سے مرے  
آگے بڑھائے گذشتہ اور اراق ان واقعات کی گواہی دے رہے ہیں لیکن ہنوز اس تقدیس  
کا ایک اہم گواہ باقی ہے جس کے بغیر یہ روکا دنا مکمل رہے گی اور شاہ جی کی جدوجہد میں  
ان کے انس کردار کی تغیری بھی ادھوری سمجھی جائے گی۔

اریہ سماج جب شدھی کی تحریک میں سرگرم تھے اور سماں ان کا دفاع کر رہے

تھے اتنی دنوں مزرا یتوں نے بعض ایسی کتب شائع کیں جن میں آریہ سماج کے بانی سوامی دیانت کی زندگی پر کیک حلکے کیے جس کے بواب میں آریہ سماج نے قادیانیوں کی بجائے بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس کو برفت تنقید بتایا۔ آریہ سماج اور قادیانیوں کی ان مقابلوں کی عمارتوں نے طرفی میں جلتی پر تسلی چھڑکا اور حالات بد سے بدتر ہو گئے۔

آخرین دوستان کے ہلاٹ نے حکومت سے آریہ سماج کی کتب کی ضبطی کا مطالبہ کیا تو ماتحت ہی مزرا یتوں کی کتب کا ازسرتوں مطالعہ کر کے حسب ذیل فتویٰ دیا ہے۔

”مزرا غلام احمد قادیانی نے ملی الاعلان دعویٰ بتوت کیا اور دیگر انبیاء کرام کی توبین کی ہے۔ نیز لجسن کو گایاں دیں اور لجسن ایسے دعوے کیے کہ جن کی پناپروہ خود کافر ہو کر مراد اسی طرح اس کے انسنے والے بھی کافر اور مرتد ہیں۔ لہذا ان (مزرا یتوں) سے یہ قسم کا قطع تعلق کیا جائے، خواہ وہ دینی ہو یا دینی۔“

امر تسر رسالہ ”الفیض“ ایڈیٹر مولانا محمد داؤد

پرس مولانا نور احمد ۱۹۶۵ء

اس پر شاہ جی کے ہلاوہ اٹھائی سو سے زائد علماء نے مستخط کیے اجنبی میں علمائے فرنگی محل، علمائے دیوبند، علمائے بریلوی قابل ذکر ہیں۔ ۱۹۷۰ء کے بعد یہ دو سرا امور تھا کہ شاہ جی نے مزرا یتیت کے خلاف اپنے دلی احساسات کھلم کھلا اچاگر کر کے مزرا یتوں کو بھی اپنے دشمنوں کی صفت میں شامل کریا۔

**پنجاب کے پیروں سے مکر** [پنجاب کے بعض رہنمائی پیشواؤں کی گزشتہ تاریخ] اس قدر میلی ہے کہ اس کے گندے چینی مذہب کی پاک اور صفات چادر کو بھی دا خدا رک گئے۔ بذرگان دین کے مزارات پر بیٹھ کر ان صفتون نے

نصرتِ اسلام کی متعین راہوں کے درمیان گڑھے کھو دے بلکہ دینی جاہ و حشمت کے لیے

اپنے درباروں کی رونق بھی کفر سے مستحاری۔ اپنے طرہ دستار کی جوانی ترکوں کے خون سے قائم رکھی۔ اس کے پیچے دھم میں عرب کے شیم اور مخصوص بھوپول کی آہ و بکا زینت بنی۔ ان کی دعائیں اور تحویلہ پہش کفر کے سامنہ رہے۔

متاثرات مقدوسہ کی بریادی، بجزیرۃ العرب پر برطانیہ کا باواسطہ قبضہ اور خلافت اسلامیہ کی تباہی کے بعد ۱۹۱۹ءیں جب انگریز کو فتح ہوئی اور یہ بقدر کی گھیوں اور قسطنطینیہ کے بازاروں میں محرقص تھا ان دونوں پنجاب کے پیران غلام نے لاہور میں غیر سرکاری دبار کے موقع پر جس میں پنجاب کے گورنر میٹر ایڈیٹر اور یڈیٹر ایڈوائر کو مہماں شخصی کے طور پر شہریت کی دعوت دی گئی تھی حسب ذیل پاسا نام گورنر اور یڈیٹر گورنر کو پہش کیا گیا۔

سپاہنا مسم سی۔ آئی۔ ایس گورنر میہار پنجاب۔

حضور والایا ہم خادم المفتر ارجادہ نشیان و علماء مع متعلقاتن شرکائے حاضر وقت مخبری حصہ پنجاب تہایت ادب و حجرا و انکسار سے یہ ایڈریس لے کر خدمت ہالیہ میں حاضر ہوئے ہیں اور ہمیں لیتین کامل ہے کہ حضور انور جن کی ذاتِ عالی صفات میں قدرت نے دل جوئی، ذرہ فوازی اور انصاف پسندی کوٹ کوٹ کمbridی ہے ہم خاکسار ان باوفا کے اطمینان دل کو توجہ سے ساعت فرما کر ہمارے کلاہ فخر کو چار پاہد لکھا دیں گے۔

سب سے پہلے ہم ایک دفعہ پر حضور والا کو مبارک باد کہتے ہیں کہ جس عالمگیر اور خوفناک جنگ کا آغاز حضور کے عہدِ حکومت میں ہوا، اس نے حضور ہی کے زمانے میں بخیر و خوبی انجام پایا اور یہ بارکت و باہمیت سلطنت جس پر پہلے بھی کبھی سورج غروب نہیں ہوا تھا اب آگے سے زیادہ روشن اور اعلیٰ عنبرت کے

لہ۔ مطریہ وائز ہی یہی ہیں جن کے حکم سے اپریل ۱۹۱۹ءیں جملیاں اور بانی میں گولی چلانی گئی تھی۔

ساتھ جگ سے فارغ ہوئی۔ جیسا کہ شنشاہ مختشم نے اپنی زبان بمارک سے ارشاد فرمایا ہے واقعی برطانوی تلوار اس وقت نیام میں داخل ہوئی جب دنیا کی آزادی امن و امان اور چھوٹی چھوٹی قوموں کی بہبودی مکمل طور پر حاصل ہو کر بالآخر چھائی کا بول بالا ہو گیا۔

حضرت کاظم ایک نمایت نازک زانہ تھا اور پنجاب کی خوش قسمتی متعی کر اس کی عنان حکومت اس زمانہ میں حضور جیسے صاحب استقلال، بیدار مخز خالی دانش حاکم کے مضبوط ہاتھوں، میں وہی جس لئے نصف، اندر وہی امن ہی قائم رکھا، بلکہ حضور کی والشتمدار رہنمائی میں پنجاب نے اپنا ایثار و فادری اور جانتاری کا دہ بھوت دیا جس سے شمشیر سلطنت کا قابل فخر و عزت لقب پایا۔ بھرتی کامروج صلیب احرکی اعجاز دست گیری، قیام امن کی مدد پر اعلیٰ کی ترقی سب حضور کی بدولت ہیں حاصل ہوئیں۔ حضور ہی میں کہ جنوں نے ہر موقع پر وقت پنجاب کی خدمات و حقوق پر زور دیا۔ حرث جناب والا کو ہی بہاری بہبودی مطلوب نہ تھی بلکہ صلیب احرنسوان کے نیک کام میں حضور کی ہمدرم و ہزار جناب ہر یہ طبقی ایڈوارڈ صاحب نے جن کو ہم مردت کی زندہ تصویر سمجھتے ہیں، ہمارا ہاتھ بٹایا اور ہندوستانی مستورات پر احسان کر کے ثواب داریں حاصل کیا۔ بہاری ادب سے انجام کہ بہار اولیٰ شکر پر قبول فرمائیں۔

حضرت اور بابا جس وقت ہم اپنی آزادیوں کی طرف خیال کرتے ہیں جو ہیں سلطنت برطانیہ کی طفیل حاصل ہوئی ہیں، جب ہم ان دنخانی بھاذوں کو سطح سمندر پر اٹھکیدیاں کرتے دیکھتے ہیں، جن کی طفیل ہیں اس میب جگ میں امن و امان حاصل رہا، جب ہم تاربر قی کے کشمبوں پر علی گردد و اسلامیہ کا لمح لامہ رہا، پشاور جیسے اسلامی کالجوں اور دیگر قومی درستگاہوں پر نظر ڈالتے ہیں اور پھر جب ہم

بے نظیر برطانوی افغان کو دیکھتے ہیں، جس کی حکومت میں شیر اور بکری ایک لگائٹ پر پانی پی رہے ہیں تو پھر سڑفت احسان ہی احسان دکھائی دے رہا ہے۔

بہشت آں جا کہ آزار سے نہ باشد

کسے را با کسے کار سے نہ باشد

با وجود فوجی قانون کے جو، خود فتنہ پر دازوں کی شرارت کا نیجہ تھا۔ مسلمانوں کے مذہبی احسان کا ہر طرح سے لخاظ رکھا گیا۔ شب برات کے موقع پر انہیں خاص رعایتیں دیں۔ رمضان مبارک کے واسطے حالانکہ اہل اسلام کی درخواستی یہ تھی کہ فوجی قانون ساڑھے گیارہ بجے شب سے دو بجے تک مددود کیا جائے۔

لیکن حکامِ سرکار نے یہ وقت بارہ بجے سے دو بجے کر دیا۔ مسجد شاہی جو فی الاصل قلعہ سے متعلق تھی، جو ابتدائی عمل داریِ سرکار ہی میں واگذار ہوئی تھی، اہمیات لامہور نے اس مقدس جگہ کو ناجائز سیاسی امور کے واسطے استعمال کیا۔ جس پر منڈیاں مسجد نے جو خود منسہہ پر دازوں کو روک نہیں سکتے تھے، سرکار سے مدد چاہی۔ یہی وجہ تھی کہ سرکار نے ایسا ناجائز استعمال بند کر دیا۔ ہم تمہارے مشکور ہیں کہ حصوں والانہ سچراں کو واگزار کر دیا ہے۔

سرکار نے جو کے منتقل جو مردانی کی ہے اس سے ہم نا آشنا نہیں اور مشکور ہیں۔ ہم سچ عرض کرتے ہیں کہ جو برکات ہیں اس سلطنت کی بدولت حاصل ہوئیں اگر ہیں عمر خضر عبی نصیب ہو تو بھی ہم ان احسانات کا شکریہ دینیں کر سکتے۔ ہندوستان کے لیے سلطنت برطانیہ ابر رحمت کی طرح نازل ہوئی اور ہمارے ایک بزرگ نے جس نے پہلے زمان کی خان جنگیاں اور بدا منیاں اپنی آنکھوں سے دیکھیں اس سلطنت کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا لے

ہوئیں بد نظیاں سب دور انگریزی عمل آیا

بجا آیا، یہ استحقاق آیا، بر محل آیا

ہم وہ احسان کبھی نہیں بھول سکتے جب ترکوں نے ہمارے مخورے کے خلاف کوتاہ اندریشی سے وہمنوں کی رفاقت اختیار کی تو ہمارے شہنشاہ نے ازراہ کرم ہم کو یقین دلایا کہ ہمارے مقدس مقامات کی حرمت میں سرپور فرق نہیں آئے گا۔ اس الطافت خسروان نے ہماری وفا میں نبی روح پھونک دی۔ ہنچ جڑاؤ

الاحسان إلا لاحسان (احسان کا بدلہ احسان کے سوانحیں ہے)

ہم ان احسانوں کو کبھی نہیں بھول سکتے۔ اب اس جگہ کے خاتمے پر صلح کا نفرنس سلطنتِ ترکیہ کی نسبت جلد فیصلہ ہونے والا ہے۔ ممکن ہے فیصلہ مسلمانوں کی امیدوں کے برخلاف ہو لیکن ہم بخوبی جانتے ہیں کہ اس فیصلہ میں سرکار برطانیہ اکیلی مختار کرنے نہیں ہے بلکہ بہت سی طاقتؤں کا بھی اس میں ہاتھ ہے۔ شہنشاہ مظہم کے وزیر اجوجو کوششیں ترکی کے حق میں کرتے رہے ہم اس کے وہ طے سے ان کے بہرحال مغلور ہیں۔ یہ امر مشکل ہے کہ یہ جگہ مذہبی اغراض پر مبنی نتیجی اور اپنے اپنے عمل کا اور اس کے نتائج کا ہر ایک ذمہ دار ہے۔

رموزِ مملکتِ خویش خسروانِ داندرا

گداۓ گوشہ نشین تو حافظا غزوش

مگر ہمین پوری توقع ہے کہ ہماری گورنمنٹ اس بات کا خیال رکھے گی کہ مقاماتِ مقدوس کا اندریعی نظام و نصیحت مسلمانوں کیلئے مکہ والوں میں رہے ہو، ہم حضور سے درخواست کرتے ہیں کہ جب حضور ولیٰ کو تشریف لے جائیں تو اس تکمیر تا جدارِ مہدو تھان کو یقین دلائیں کہ چاہے کیسا ہی انقلاب کیوں نہ ہو۔ ہماری وفاداری میں سرپور فرق نہ آیا ہے اور نہ اسکتا ہے۔ اور ہم یقین ہے کہ ہم اور ہمارے پیروان اور مریدان فوجی وغیرہ جن پر سرکار برطانیہ کے بے شمار احصانات ہیں ہمیشہ سرکار کے حلقة گوش اور جان نثار رہیں گے۔

ہیں نہایت رنج و افسوس ہے کہ ناجرب کارنوجوان امیر امان اللہ خاں والی کابل  
نے کسی غلط مشورے سے عذر ناموں کے اور اپنے باپ دادا کے طرزِ عمل کی

خلافِ درزی کر کے خداوند تعالیٰ کے صریح حکم

وَأَفْوُّا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ  
یعنی وعدے کا ایفا کرو - ضرور  
كَانَ مَشْوُّلاً  
وعدے کے متعلق پوچھا جائے گا -  
کی تاریخی کی - ہم بخارا کو یقین دلاتے ہیں کہ ہم امیر امان اللہ کے سطح  
عمل کو نفرت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں -

ہم اب ایاں پنجاب احمد شاہ کے ہملوں اور نادر شاہی قتل و غارت گری کو  
تہیں بھول سکتے - ہم اس غلط اعلان کی جس میں اس نے سراسر خلاف واقعہ  
لکھا ہے کہ اس سلطنت کی ندی ہی آزادی میں خدا نخواستہ کا وظ واقعہ ہے تو یہ  
کرتے ہیں - امیر امان اللہ خاں کا خاندان سرکار انگلشیہ کی بدولت بنا اور اس کی  
احسان فراموشی کفران نعمت سے کم نہیں -

ہم کو ان کو تاہ اندیش دشمنان ملک پر بھی سخت افسوس ہے جن کی  
سازش سے تمام ملک میں بدمتی پھیل گئی اور جہنوں نے اپنی حرکاتِ ناشائستہ  
سے پنجاب کے نیک نام پر دھتہ لکھا - مقابلہ آخر مقابلہ ہی ہے اور کبھی خوش  
نہیں رہ سکتا - یہ حصور والا ہی کا زبردست ہاتھ تھا جس نے بے حدی و بذریعی  
کا اپنے ہجن تدبیر سے فی الفور تلحیح کر دیا - ان بدجتوں سے ازراہ بدجنتی  
غاش غلطیاں سرزد ہوئیں لیکن حصوراً بر رحمت ہیں اور ابر رحمت زر خیز اور شوہد  
زین دنوں پر میساں برستا ہے - ہم حصور کو یقین دلاتے ہیں کہ ہم ان گمراہ  
لوگوں کی مجذوبہ وجہا لانے حرکات کو نفرت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں - یکینونکہ ہمارے  
قرآن کریم میں ہی تلقین کی گئی ہے - لَا هُنَّ سُدُّ وَلَا هُنَّ مُؤْمِنُونَ - یعنی دنیا میں فساد

اور بہامنی مست پیدا کر دا اور ائمۃ اللہ لا مجیب المفیدین ہے یعنی بے شک خدا  
ضاد کرنے والوں سے محبت نہیں کرتا۔

حضور اور اگرچہ آپ کی مفارقت کا ہمیں کمال رنج ہے مہ  
سر غم سے کچھ کیوں نہ سردار ہمارا  
لوہم سے چھٹا جاتا ہے سردار ہزارا

لیکن ساتھ ہی ہماری خوش نصیبی ہے کہ حضور کے جانشین سراجیہ و درود مکمل گیں  
با تقاب ہم جن کے نام ناجی۔ سے پنجاب کا بچپن کچھ واقع ہے، جن کا حسن اخلاق  
رفہنا نوازی میں شہرہ آفاق ہے۔ جو ہمارے یہے حضور کے پورے نعم البدل  
ہیں۔ ہم ان کا دلی نیز مردم کرتے ہیں اور ان کی خدمت میں لقین و لاستے ہیں کہ  
ہم مثل سابق اپنی عقیدت و وفاداری کا ثبوت دیتے رہیں گے۔

حضور اب وطن کو تشریف لے جاتے والے ہیں۔ ہم دعا گویاں  
جناب باری میں دعا کرتے ہیں کہ حضور مرحیلہ صاحبہ و جمیع متعلقاتِ مع اغیر  
اپنے پیارے وطن پہنچ، تا دیرسلامت رہیں اور وہاں جا کر ہم کو دل سے نہ  
اتار دیں۔ ۴۷ ایں دعا زما و از جملہ جہاں آئیں باد

### المستد عیان

محمد و حسن سعیش قریشی، محمد و مسلم غلام قاسم سجادہ نشین خانقاہ، محمد و مسلم شیخ محمد، نواب حسن،  
محمد و سید حسن علی، سید ریاض الدین شاہ پیر غلام عباس شاہ، دیوان سید محمد پاکپتن، خان بہادر محمد  
حسن سعیش آفت ملتان، محمد و مسلم صدر الدین شاہ آفت ملتان، سیال فراحمد سجادہ نشین، پیر محمد رشید  
شیخ شتاب الدین، خان بہادر شیخ احمد، سید محمد حسین شاہ شیر گڑھ ضلع بغلگیری، محمد و مسلم شیخ محمد راجہ  
آفت ملتان، دیوان محمد خوٹ، محمد علی شاہ جلال پور، پیر محمد خضر حیات شاہ، صاحبزادہ محمد سعد اللہ  
آفت سیال شریف، سید غلام محبی الدین خلف ارشید سید قمر علی شاہ آفت گوراہ شریف، سید قطب علی

شاہ آف ملکان، پیر چنانچھ علی آفت ملکان، پیر ناصر الدین شاہ آفت شاہ پور، پیر فلام احمد شاہ آفت شاہ پور، مخدوم غلام قاسم سجادہ نشین، سید نوازش حسین شاہ آفت شیرگڑھ ضلع ننگرہاری، مولوی فلام خاوم گوارڈہ شریف، سید فلاحیں ضلع کمبئی پور، محمد اکبر شاہ آفت شیر شاہ ملکان، غلام قاسم شاہ آفت شیر شاہ ملکان، مولوی سید زین العابدین شاہ آفت ملکان، پیر چنانچھ شاہ کوٹ سدھانہ جنگ محبوب عالم خاوم گوارڈہ شریف، المنشی چیات محمد گوارڈہ شریف، برہان الدین خاوم گوارڈہ شریف۔ ۱۹۷۹ء میں جب پنجاب خلافت کی بیٹی نے داکٹر محمد عالم کو اپنے ٹکٹ پر پنجاب اسمبلی کے ملے ملکان کے حلقو سے نامزد کیا تو اس سلسلہ میں شاہ جی کو پہلی دفعہ ملکان جانے کا موقع ملا۔ اہلیان شہر نے مندرجہ بالا سپاس امر شاہ جی کو دکھایا، جسے پڑھ کر شاہ جی کو بلے حد صدمہ ہوا۔ دین کی روحانی اصلاح کرنے والے کافر حکومت کے سامنے سجدہ ریز ہیں۔ چنانچھ بارع لئنگے (ا) مسلیم تین دن اسی سپاس نامے کے ساتھ ساتھ پیران عظام سے کما۔

”اے پیران طریقت! یہ سپاس امر فرنگی کے حضور پیش کر کے آپ نے اپنے آباؤ اجداد کی تعلیم، ان کے اصول، ان کی روحانی زندگی پر وہ کالک مل دی ہے کہ قیامت حکم یہ دنخ نہیں دھویا جا سکتا اور نہ یہ سیاہی منت سکتی ہے۔ اگر میں ابن سعود کی حمایت کروں تو کافرا در تم ترکوں کے قتل پر و سخط کرو تو مون، تم فتح بجداد پر چاگاں کرو تو ملکان اور میں فرنگی سے آزادی کے لیے رہوں تو مجرم۔ تمہارے تحریک، تمہاری دعائیں کافر کی فتح کی آرزو مند رہیں اور میں سلطنت برتائیں کی بنیاد اکھڑائے کے درپے رہا۔ تم نے انسانوں سے زیادہ کلتے اور سوروں کی قدر کی اور گناہ کو ثواب کا درج دیا۔ تمہاری تباہیں خون مسلم سے داغدار ہیں۔

اے دُم بردیہ سگاں برتائیں! صور اسرافیل کا انتظار کرو کہ تمہاری فرد جرم تمہارے سامنے لاٹی جائے اور تم اپنے نامزد احوال کو نداشت کے

آئینے میں دیکھ سکو۔

تماری تیبح کا ایک ایک دانہ تمہارے فریب کا آئینہ دار ہے تمہاری  
دمتار کے پیچ و خم میں ہزاروں پاپ جنم لیتے ہیں اور تم انہیں دیکھنے ہو گئے تمہاری  
زبانیں ٹنک پیں کران کی موت پر آنسو ک نہیں بنتے۔ وقت کا انتظار کرو کر  
شاید تمہاری پیشائیوں کے محاب کی سیاہی تمہارے چہروں کو منع کر دے اور  
تمہارا زہد و تقویٰ ہی تمہاری رسوائی کا باعث بن جائے ॥

پھر شاہ جی نے لئے گئے خان کے بانج کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا۔

”اس بانج کے گل بوٹے گواہ رہیں کہ میں نے تین رن کی سسل تقریروں  
سے با غیان قوم وطن کے فریب سے بھی نوع انسان کو آنکھ کر دیا ہے۔ بانج  
کی روشنیں میری گفتگو کو اپنے دامن میں محفوظ کریں، شاید قیامت کے دن میں  
اپنی بحاجت کیلئے ان سے طلب کروں۔

اسے باوبہاری کے خوشنگوار جھونکو! شادوت دینا کہ میں نے اہل مدنan  
کے سامنے حق و باطل کے درمیان دیوار کی نشاندہی کر دی ہے۔

ڈاکٹر محمد حالم دوڑوں کی کافی اکثریت سے پنجاب اسلامی کے مجرم منتخب ہوئے۔

ان تقریروں سے شاہ جی نے مدنan میں اپنا ایک حلقة پیدا کیا اور دوستوں کی خاصی  
تعداد ان کے گرد جمع ہو گئی۔ لیکن دوسری طرف پنجاب کے پیروں نے رٹانی کی نیواٹھانی۔  
حالانکہ اس سپاٹے کے نیچے شاہ جی کے روحانی پیشواد حضرت پیر مرعلی شاہ صاحب کے  
صاحبزادہ کے دستخط تھے لیکن برطانوی استھمار سے نفرت کے باعث شاہ جی نے اپنی عقیدت  
کی یہ رسی بھی توڑ دی۔

زانہ اپنے ساتھ رچلنے والوں سے ہمیشہ دور رہا اور رخفا بھی۔ پھر اڑوں کی بلندیاں اور سمندر  
کی گراہیاں اپنے دفاقت سے ان لوگوں کی منزل روکتی رہیں، جنہوں نے وقت اور زمانے

سے بے پرواٹی بر قی -

جلالِ پادشاہی سے توبیر تھا ہی مگر خوص فقیر بھی بے اعتناء رہا۔ جنونِ شوق میں جب دیوانے با دہ پیٹائی کو نکلے تو با د سحر گاری با د سوم سے ہم آہنگ ہوتی کہ ریت کے ذرات دیوانوں کی پیشوائی نہ کر سکے۔ لیکن جن کے سامنے منزل ہوتی ہے وہ آبل پیٹی کے نشازوں پر سفر کرتے ہیں۔ انہیں نہ زمانہ روک سکتا ہے، از وقت کا کوئی فیصلہ ان سے مقصادِ مہماں ہوتا ہے۔

شاہ جی جب گھر سے چلتے تھے فرقلین ان کے پاؤں تکے تھے نہ سونے کا چھتر سر پر تھا۔ درویش جب تابع شاہی سے ملکرا تا ہے تو قباوں کے ہینڈ بھی اس کا ساتھ دیتے ہیں۔

۱۹۷۴ء کا سابل شاہ جی کی زندگی میں معروف ترین سال تھا۔ انگریز، ہندو، مرزاگانی اور پنجاب کے پیر اس آزاد منش انسان سے اپنے اپنے انتقام کے لیے وقت سے ہم آہنگ رہتے ہیں لیکن فطرت اس کا احاطہ کیسے ہوئے تھی کروہ طوفان اور آندھیوں کے دریان چڑائے مصطفوی میگر تھیلی پر روشن کیسے چلا جا رہا تھا۔

محلہ داروں کا کہنا ہے کہ اندر وہ خانہ شاہ جی کے حالات اس قدر ناگفتر ب تھے کہ دنوں کے بعد محلہ داروں کو معلوم ہوتا تھا کہ کئی دنوں سے چوٹے میں آگ نہیں جی لیکن بھی حرم سے آوازِ فیض نکلی، نہ دستِ سوال دراز ہوا۔ صبر و استقلال سے گھر کے ہول نے پیغمبر بن کے گھر انوں کی یاد تازہ کر دی۔

**تحریک شاہِ مسیح سُول** غلامی کا ہر سال جدوجہد "آزادی" کے لیے معاشر و آلام کے کوہ گراں لے کر آیا۔ ان دنوں ہر جمیع کا طلوع ہوتا کہ جن میں داروں کے اپنی کرنوں میں محیان وطن کے لیے ایسے فیصلے لئے کہ طلوع ہوتا کہ جن میں داروں کے فیصلے جلی طور پر رقم ہوتے۔

لیکن ۱۹۲۹ء کا سورج عجب انداز سے ابھر کر خیر ملکی استعمار اگر ایک طرف آتش  
اسلوٹ سے لیس تھا تو دوسری طرف یا سی بساط کے فُرے سے اس رُخ پر چلاستے کہ ان کی ہر  
چال شر کو مات دیتی ہوئی چلی گئی۔

سماں کمیش میں ہندوستان کی عدم شمولیت، لارڈ برکن ہیڈ کا چلنچ اور ہندوستانی رینہاؤں  
کے فیصلے ہنوز مقصاد م تھے کہ آریہ سماج اور مرزا بیوں کی چلپتھ نے ہندوستان میں تحریک  
شامی رسول کو بھنم دیا۔

۱۹۲۵ء میں پنڈت دیانند کی کتاب "ستیارتھ پر کاش" پہلی بار باریں میں شائع ہوئی  
قادیانی مذہب کے بانی مرزا غلام احمد نے "ستیارتھ پر کاش" کے شائع ہوتے ہی کتاب بذا  
کے مصنف افراد و سب سے رینہاؤں کو چلنچ کیا کہ "جو کتاب میں مرزا غلام احمد مستقبل قریب  
میں لکھنے والا ہوں اگر ہندو اور سوامی دیانت دیا تو میں دس ہزار  
روپیہ انعام دوں گا۔" اس کے بعد مرزا غلام احمد کی کتاب "براہین احمدیہ" کا مسلم شائع ہوا  
شروع ہوا جس میں ہندو دھرم اور آریہ سماج پر اعراض و ازادات تراشے گئے۔

اکتوبر ۱۹۲۳ء میں پنڈت دیانند کی موت واقع ہوئی اور ۱۹۲۴ء میں "براہین احمدیہ"  
کی چھتی جلد شائع ہوئی۔ اس میں پنڈت دیانند کی موت پر اس کے خلاف زور قلم کا  
منظاہرہ دیکھا گیا۔ آخر اسی سال ستیارتھ پر کاش کا دوسرا یڈ لیش شائع ہوا تو اضافی طور پر  
جن دو ابواب کو شامل اشتاعت کیا، ان میں داعنی اسلام حضور خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم  
کی ذات گرامی پر براہ راست جملے کیے گئے تھے، جنہیں مسلمان برداشت نہ کر سکا اور  
کتاب پڑا کے خلاف ہندوستان بھر میں اجتماعی مظاہرے اور جلسے ہوتے نیز حکومت  
سے اس کتاب کی ضبطی کا مطابقہ کیا گیا۔

انہی دنوں قاسم علی دمرزانی، کی کتاب "اینسویں صدی کا ہمارشی دیانند" شائع ہوئی  
جس میں پنڈت دیانند کو ہفت تنقید بنایا گیا تھا۔ اس کتاب کے بازار میں آتے ہی ہندو

مسلمان پھر ایک دوسرے کے آئنے سامنے آکھڑے ہوئے۔ قاسم علی (مرزاںی) کے جواہ میں اور یہ سماجی یہود پنڈت چمپا دتی ایم، اسے پروفیسر ڈی، اسے ادی کالج لاہور نے دنخود باللہ ”زنگیلار رسول“ ایسی رسالتے حالم کتاب لکھی۔

یہ سارا تماشہ ان دنوں ہوا جب لاڑکانہ بکن ہیڈ وزیر ہند کا چیخنے قبول کرتے ہوئے رہنیاں ہند نے سائمن کیشن کے بائیکاٹ نیز باہم مل بیٹھنے کی تحریزیں پاس کی تھیں۔ ان واقعات کے یہاں پہنچنے تک، ۱۹۶۰ء کا سال اپنے سفر کی ایک تھائی منزل طے کر چکا تھا۔ لیکن اور یہ سماجی اور مرزاںیوں کی باہم تباخ نوابی نیزان کی تحریری بیان نے ہندوستان کے سنبھلتے ہوئے حالات کو ازسر نو پشا دیا۔ گوشہ جی و نگھٹن کی باد ہوم کے باعث صحن چن کی ہر روش اپنی نگاہوں کے ڈورے سرخ کیے بیٹھی تھی۔ تاہم احساس ہوئا تھا کہ شبکم کے آنسو اور باد صبح گاہی کے معاملے سے فضاؤں میں انقلاب رونما ہو گا اور صیاد کے ظلم و جور کی سمجھیوں سے جلتے ہوئے آشیانوں کو پھر سے تینگے جمع کرنے کا موقع ملے گا۔ مگر بھروسے ہوئے زہر نے دریا کے ہر قطرے کو مسموم کر دیا۔

**شاتم رسول واجب قتل ہے** | اس مسموم فضایں امر تسریکے ایک ہندی ریال

ذات گرامی پر کچھ ڈاپھا لاجسے رائجِ الوقت قانون نے چہ ماہ کی سزادی۔ لیکن کتاب ”زنگیلار رسول“ (دنخود باللہ) نے حالات کو بد سے بدتر کر دیا۔ علمائے دین کی توجہ جب کتاب ہند کی طرف ہوتی تو جمیعت الحلماۓ ہند نے شاتم رسول کو واجب القتل قرار دیا۔ اس فتویٰ کے شائع ہوتے ہیں عبدالعزیز نای شخص نے کتاب پڑا کے نشر ہماشہ راجپال پڑھنے کے مصنف کی ذمہ داری بھی قبول کر لی تھی، لاہوریین فاتحہ حملہ کیا، جس سے راجپال زخمی ہوا اور حملہ اور کوچورہ سال کی سزا ہوئی۔

اس کے بعد خدا بخش نافی (المعروف اکوچیا) نے حملہ کیا، مگر یہ وار بھی جان لیوا

بت نہ ہوا۔ خدا بخش کو چھ سال کے لیے جیل بیج دیا گیا۔

ہندوستان کے مسلمانوں نے حکومت ہند سے مطالبہ کیا کہ راج پال کو گرفتار کر کے اس پر نہ مہر چلا کر جائے۔ آخر سمل قاتلانہ حملوں اور مسلمانوں کے اضطراب کے رو عمل پر حکومت نے اشہ راج پال کو گرفتار کر دیا۔ عدالت نے تین سال قید اور جرمانت کی سزا دی لیکن سیشن برج نے جراحت کر دیا اور سزا بحال رکھی۔ ہائی کورٹ میں اپیل پر جبکہ کنور دلیپ سنگھ (عیسائی) نے راج پال کو برپی کر دیا۔ اس فیصلے پر لاہور کے انگریزی روزنامہ مسلم آڈٹ مک ”نے تبصرہ یاتو اسے تو زین عدالت پر سزا ہوئی۔ جبکہ کنور دلیپ سنگھ کے اس روایت پر عالم کا احتجاج س قدر عام ہوا کہ حکومت کو عدالت حاصلہ کی پوزیشن محتوظ کرنا مشکل ہو گئی۔

**شاہ جی کا موقف** ۱۹۲۷ء اکتوبر ۵ء جولائی ۱۹۲۷ء کی دریافتی رات کو مسلمانان لاہور کی طرف سے دریی دروازہ کے باعث میں ایک جلسے کا اعلان کیا گیا، جس میں شاہ جی، مولانا احمد سعید امولانا مفتی کفایت اللہ، پودھری افضل حق، خواجہ عبدالرحمن غازی نے تقریریں کرنی پڑیں۔ لیکن اسی روز لاہور کے ڈپٹی کمشنر مطراو گلوی نے دفتر ۱۲۴۲ الکا کر جلسے کو منوط قرار دے دیا۔ مگر شاہ جی کی تحریر پر جلسہ میاں عبدالرحیم کے احاطہ میں منعقد کیا گیا۔ دیر احاطہ موجودہ مزار حضرت شاہ حیدر غوث یہاں دریی دروازہ کے بال مقابلہ باقاعدہ ہے، اس دیکھ احاطہ میں ہزاروں لوگ جمع ہو گئے اور جلسے کی صدارت پودھری افضل حق نے کی۔ فوج اور پولیس کے علاوہ مطراو گلوی ذاتی طور پر بھی احاطہ کے باہر موجود تھے اور اندر آ کر اعلان کیا کر۔

۱۲۴۲ء کے باعث یہ مجھ خلافت قانون ہے۔ آپ لوگ پائیج منٹ

کے اندر یہاں سے چلنے جائیں ورنہ مجھے گولی چلانے کا حکم دینا پڑے گا۔

ڈپٹی کمشنر کے اس اعلان پر خواجہ عبدالرحمن غازی نے ڈپٹی کمشنر کو انگریزی میں کہا۔

”ہم اس قانون کو اپنے پاؤں نئے رہنے تھے پیس، جو قانون ہمیں ناہیں سمجھیں۔

کی تھا نظمت کی ضمانت نہیں دیتا۔ تم بوجا ہو کرو، ہم یہ جلد کریں گے۔“

اس کے بعد شاہ جی لے تقریر کرتے ہوئے کہا۔

”آج ہم سب فخرِ مسلم صلی اللہ علیہ وسلم کی ناموس کو برقرار رکھنے کے لیے جمع ہوتے ہیں۔ بتنی نوع انسان کو عزت بخشنے والے کی عزت خطرے میں ہے۔ آج اس جلیل القدرستی کا ناموس محرضِ خطرے میں ہے جس کی دی ہوئی عزت پر تمام موجودات کو نماز ہے۔

آج مفتی کنایت اللہ صاحب اور رسول اللہ صدیقہ صاحب کے دروازے پر امام المومنین عالیہ الرحمۃ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور امام المومنین حضرت خدیجہؓ الکبریٰ رضی اللہ عنہا آئیں اور فرمایا کہ ہم تمہاری نامیں ہیں۔ کیا تمہیں معلوم نہیں کہ کفار نے ہیں گایاں دہی ہیں؟ — ارسے دیکھو تو امام المومنین عالیہ الرحمۃ صدیقہ رضی  
اللہ عنہا دروازے پر تو ہڪڑی نہیں؟

یہ سن کر حاضرین میں کرام مجھ گیا اور مسلمان ڈھاریں مارا کر رونے لگے۔ شاہ جی نے سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے کہا:-

”تمہاری محبت کا تو یہ عالم ہے کہ عام حالتوں میں کٹ مرتے ہو، لیکن کیا تمہیں معلوم نہیں کہ آج بزرگ نبید میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم طپ رہے ہیں اور خدیجہؓ اور عائشہؓ پریشان ہیں۔ تباہاً تمہارے دلوں میں احتماتِ المومنین کی کیا وقعت ہے؟ — آج امام المومنین عائشہؓ تم سے اپنے حق کا مطالہ کر رہی ہیں۔ وہی جنہیں رسول اللہ چھیرا کر کر پکارتے تھے۔ جنہوں نے سید دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کو رحلت کے وقت مسوک چکار دہی تھی۔

اگر تم خدیجہؓ اور عائشہؓ کی ناموس کی خاطر جانیں دے د تو کچھ کم فخر کی بات نہیں۔ یاد رکھو! یہ موت آئے گی تو پیامِ حیات نے کر آئے گی“

یہ تقریر اس قدر موثر اور جذباتی تھی کہ تمام مجمع میں حضور پاتحا شاہ صاحب کی تحریک پر لوگوں کے جتنے بانع میں جلسہ لگاتے اور گرفتار ہو جاتے۔ ان پر لامٹی چارج بھی کیا جاتا ہے سدل محتاطی دیر جاری رہا۔ بعد ازاں شاہ جی نے عوام کو اپنے جذبات پر قابو رکھنے کی اپیل کی اور کہا،

”ہمارا موقع تقلیل و خارت گئی نہیں۔ بلکہ ہم چاہتے ہیں کہ برلنی حکومت تعزیرات ہند میں ایک ایسی دفعہ کا اضافہ کرے جس کی رو سے بانیانِ مذاہب کے خلاف تقریر و تحریر کی پابندی ہو اور اس کی خلاف درزی کرنے والا مجرم قرار پائے ॥“

اس قرارداد کے بعد جلسہ برخاست کر دیا گیا لیکن عوام کو پر امن طور پر احاطہ سے باہر نکالنے کے لیے شاہ جی خود دروازے پر کھڑے ہو گئے۔ ان کے سامنے مطر او گلوی کھڑا تھا۔ شاہ جی اپنے مخصوص انداز میں لوگوں کو پر امن رہنے کی تلقین کر رہے تھے اور ساتھ ہی مطر او گلوی سے پنجابی میں کہا۔

”اوکھے گھر نوندہ پایا ای! دا گلوی! تم نے مشکل گھرانے سے ٹکر لی ہے۔“  
**تیسرا گرفتاری** [اٹپی کشہر لاہور نے قانون کی آڑ میں اپنی شکست کا انتقام لیتے ہوئے ۱۹۲۷ء یولائی] اٹپی کشہر لاہور کی آڑ میں اپنی شکست کا انتقام لیتے ہوئے گرفتاری سے پیشتر شاہ جی دہلی، لاہور، امرتسار اور لہڈیانہ کے اضلاع میں تقریریں کر کے خباب کے مسلمانوں کو توہین پیغام بری اللہ علیہ وسلم کے انتقام پر آمادہ کر چکے تھے۔

دفعہ ۱۰۸ کے تحت قانون کامنشا دھوڑا کیہ کر شاہ جی پر دفعہ ۱۰۸ کے تحت بھی مذکور چلا یا گیا۔ انہیں حکم ہوا کہ تین ہزار کی ممتازت اور تین ہزار کا مچکر دے کر دوران مقدمہ رہا ہو سکتے ہیں۔ لیکن شاہ جی نے نہ صرف فرنگی قانون کی یہ رعایت شکر ادی بلکہ عدالت میں اپنا

بیان اور مقدمہ میں صفائی دینے سے بھی انکار کر دیا۔ سماحت مقدمہ تک شاہ جی اور تو اجرہ  
عبد الرحمن فائزی لاہور بورڈ سٹول جیل میں رہے۔ مسئلہ چار روز کی یک طرفہ کارروائی کے  
بعد شاہ جی اور تو اجرہ عبد الرحمن فائزی کو ایک ایک سال کی قید باشقت کی سزا دے کر  
شاہ جی کو زیر تک چیل منتقل کر دیا گیا۔

مولانا ناظم علیخاں کی ایک نظم کا شعر انہی دنوں کی یادگار ہے ہے  
بتون غازی کی غیرت لاج رکھ لی جس نے ملت کی  
عطاء اللہ کا سیاست رہا ایمان ہو جاؤ

سوامی شردھا نند کا قتل شاہ جی کی گرفتاری اور سزا کے بعد فرنگی اور ہندو کے خلاف  
غفرت کو مزید ہوا ہی اور یہ تحریک سارے ہندوستان میں چیل  
گئی۔ ان دنوں مسلمانان ہند کے حسب ذیل مطالبات تھے۔

- ۱۔ حکومت برطانیہ ایک ایسا قانون وضع کرے۔ جس سے بانیان مذاہب کی عزت  
محفوظ ہو۔
- ۲۔ جنگ کنور کی پنگھ کو اس کی فدرداریوں سے فوراً علیحدہ کر دیا جائے۔
- ۳۔ سید عطا اللہ شاہ بخاری اور ان کے دوسرے ساتھیوں کو جیلوں سے رہا  
کیا جائے۔

اس ہنگامی تحریک کے نتیجہ میں والی افغانستان فائزی ایم رامان اللہ خان نے  
حکومت برطانیہ کو حسب ذیل نہوم کا ایک خط لکھا۔

”اگر برطانیہ ہند میں بھی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی غرفت محفوظ نہیں رہ  
سکتی تو ہمیں برطانیہ کے ساتھ کیسے کہے معاہدہ دل پر از سر نو غور کرنا پڑے گا؟“

مولانا جنیب الرحمن لدھیانی کو بھی انہی دنوں گرفتار کیا گیا۔

شدھی و سنگھٹن کے برگ دبار پھر ابھر کر سامنے آئے۔ سوامی شردھا نند نے اپنے

وزنامہ "تیج" دہلی میں یہ جذباتی نہرہ لگایا کہ میں عنقریب دہلی جامع مسجد کے منبر پر شدھی کا جھنڈا لہراویں گا۔ اس اعلان پر مسلمانوں میں اضطراب بڑھا۔ آخر مولوی عبد الرشید نے جامع مسجد کی یہ تھیوں پر پرانی کتب فروخت کیا کہتا تھا، سو امی ثرث صاند کو قتل کر دیا اور اسی جرم میں اسے ۱۹۶۱ء کو دہلی جیل میں پھانسی پر لے لکایا گیا۔

الخرض ان واقعات نے ہندوستان کو ایسی ڈگر پر ڈال دیا کہ خاہیں میلان بھی خون انسانی سے لا روگی کو زنگت بخشتے رہے اور اس راہ کی ہر شے نے خاتم الانبیا کے ناموس کی حفاظت کی۔

**تعزیرات ہند میں ترمیم** ایغر ملکی نظام حکومت خلام رحایا کریا ہم دست و گریبان دیکھ کچا آدمی کے ہو سے آدمیت کی ذات چکنے لگی۔ لوں کے انکار سے بدبو دینے لگے تو شاطر ان فرنگ نے عکوم رحایا پر دست کرم کیا کہ تعزیرات ہند میں ترمیم کر کے دفعہ ۱۹۵۴ کا اضافہ کیا جس کی رو سے ہر ایسی تحریر و تحریر تلقیناً جو تم قرار دے دی گئی اس سے کسی مذہب کے بزرگ یا باقی (REFORMER) کی امانت کا پہلو نکھتا ہو۔ لیکن پہلے کی متنازع عرفیہ کتب کو منزوع قرار دیا۔

**تمہرو پورٹ** ۱۹۶۸ء کو لارڈ برکن ہیڈ اور سائمن کمیشن کے ہواب میں ہندوستانی رہنماد ہلی میں مجمع ہوتے۔ پنجاب کی نمائندگی چودھری انقل حق، مولانا داؤد غزنوی اور مولانا ظفر علی خاں نے کی۔ اس اجتماع میں سرطی امام، مطر شعیب قریشی، مطر ایشی، مطر جیکر، سردار منگل سنگھ اسرائیج، بہادر پر مشتمل ایک کمیٹی ترتیب دی گئی جس کے صدر نپڈت موتی لال نہرو مقرر ہوتے۔ اس کمیٹی کی پورٹ آگے چل کر تمہرو پورٹ کے نام سے مشہود ہوئی۔

اگرچہ سائمن کمیشن کی آمد پر سلم یگ ہر کامگریں کے اتحاد سے ہندوستانی رہنماؤں کی مسامی جیل نے بگڑے ہوتے ماحول کو سناوار نے کی شب و روزگاری کی لیکن فضایں تھیں یہ سناور

زہر گھول رہی تھی۔ اپنی دنوں مئی ۱۹۷۸ء میں شاہ جی مولانا جیب الرحمن ندھیانو می اور غازی عبد الرحمن امر تسری ایک ایک سال میعادا سیری گزار کر رہا ہوئے۔ ان کی آمد پر امر تسری شہر کو دہن کی طرح سمجھا گیا۔ مسلمانوں کے دلوں کے آئینوں میں شوق و محبت کی تصویریں اور بڑا تھیں سقف و بام پر خوشی کے آنسوؤں کی جھاریں ٹکادیں سکوچ و بازار محبوب رہنماؤں کی آمد پر مسکراہٹ کے موتی بکھیرتے لگے۔ گھروں میں عید اور دکانوں پر میلے گک گئے اس استقبال کی تیاریوں کی اطلاع نہ جانے کس طرح شاہ جی کو ملی کہ وہ اچانک بیوں غائب ہوئے کہاں کے ساتھی بھی انہیں تلاش نہ کر سکے۔ شاہ جی رات کے انڈھیرے میں چھپ کر گھر پہنچ گئے۔ امر تسری یورے اٹیشن پر استقبال کرنے والے ہجوم کو شاہ جی کی یہ بے اغتنائی پسند نہ آئی۔ وہ مایوس بھی ہوئے اور ناراض بھی ساس کے باوجود مولانا جیب الرحمن اور غازی عبد الرحمن کا جلوس اپنے وقار سے نکلا۔ ناموس رسالت کے محافظ جن راستوں سے گورے نکاہیں فرش رہا اور دلوں نے حقیقت کے پھول بر ساتے۔

شاہ جی کی جلوس سے غیر متوقع نیور حاضری نے ان کے حلقہ احباب پر بھی اثر کی۔ چنانچہ عام دوستوں نے باہم فیصلہ کیا کہ شاہ جی سے تعلقات منقطع کر دیے جائیں۔ اس فیصلے کے تحت احباب نے رخ پھیر لیا۔ شاہ جی جس دوست کے مکان پر جاتے وہ خدمت توکرتے آؤ جگت بھی کرتے لیکن خاموشی سے۔ چاہیے گھنٹوں اس کے پاس بیٹھ رہیں۔ سارے گھر میں اور سارے حلقہ احباب میں بھی بلے رخی اور بے نیازی کا حالم رہا۔ بازار سے گزرتے تو اسلام حلیکم کا جواب نہ ملتا۔ گھر سے نکل کر محلے میں آتے تو پکوں اور بوڑھوں تک میں مقاطعہ کر فضا پاتے۔

اسی طرح پندرہ دن گزر گئے۔ لکھ، بیوں پر مر خاموشی بدستور رہی۔ گویا خدا نہ اٹکی، بے نیازی، بلے رخی احباب کی ایک کامان بیخ تھی لیکن شاہ جی ایسے باندھا رہا کہ پہنچنے والی جان بن گئی اور وہ اس قدر پر ایشان ہوئے کہ مرنے والے پر اتر آئے۔ جن

دشتروں سے زیادہ قرابت تھی، وہاں زیادہ رنج نظائر کرتے۔ آخر دشتروں نے بھی اتنی ہی سزا کافی سمجھ کر کٹلہ وہ ماستگوں کے میتوپیل کشہ میاں محمد شریف ٹھیکیدار کے گھر دعوت کا انتظام کیا اور اس مجلس میں شاہ جی نے جلوس سے غیر حاضری کے لیے حلقو احباب سے مخدالت چاہی۔ یہ زنگین محفل جس میں اردو اور پنجابی کے شعراً ابدال رنج حضرات شامل تھے، رات دو بجے تک جاری رہی۔

**جیدر مہلوان کا مقدمہ** | باوجود یہ نہرو پورٹ کے ذریعے حسب ذیل فرقہ والے فیصلے ہوتے۔

- ۱۔ جدا گانہ انتخاب کو ہندوستان سے ختم کر دیا جائے۔
- ۲۔ مغلوط انتخاب کے ساتھ دشتروں کا تعین غیر مفید قرار دیا جائے۔
- ۳۔ پنجاب اور بنگال میں انتخاب کھلا رکھا جائے۔ نیز کسی فرقہ کے لیے نشیش مخصوص نہ کی جائیں۔

۴۔ مرکز میں مسلمانوں کو ایک تھائی نمائندگی دینے سے انکار کر دیا گی۔ البتہ اس تناسب پر فیصلہ ہوا جو صوبہ جاتی دشتروں کے فیصلے کی رو سے مرکز میں مسلمانوں کو حاصل ہو سکیں گی۔ لیکن ہندو مسلم کشیدگی برابر بڑھتی رہی اور سائنس کمیشن اپنا کام کرتا رہا۔ یہ دور قانونی موقوفکاریوں کا دور تھا۔ شاہ جی ان دنوں کچھ دیر کے لیے خانگی معاملات کی دلیل بھال میں مصروف رہئے۔

مسجدہ ہندوستان میں مسلمان قومی کارکنوں کی ذمہ داری ہیشہ ایک المیر رہی ہے، بشرطیکہ وہ کارکن ہوں سو دا گرہ ہوں۔ گور وان دی لوگ چڑھے ہے جنہوں نے دارج اور ضمیر کا سودا ایک اور وقت نے بھی امنی کو حقیقت جانا۔ حالانکہ وہ افغانہ تھے لیکن آئینہ ٹوٹ کر بھی دیکھنے والے کو بایوس نہیں کرتا۔

انسان کا اگر اپنا فرمیر مطمئن ہو تو حالات کا لکھاڑ راستے کی دیوار نہیں بنتے۔ کانٹے لاکھر

پھوٹیں پھول نکل ہی آتے ہیں۔ شاہ جی اگر متعمول ہو رہے ہے تھے، یا ثہر ان کی پیشوائی کر رہی تھی تو ان کے سارے تعلیم، دولت یا کوئی دوسرا طلب نہیں تھا، بلکہ خود اس اچدیہ اثیار اور ایمان کی پختگی ایسی چیزیں تھیں، جو انہیں زمانہ پر فو قیمت دے رہی تھیں۔ درویش کی زندگی کاملاً اس کی گودڑی تک ہوتا ہے۔ شاہ جی نے گھر یو حالات کو جلا دینے کے لیے وقت سے حریتیاً عملت مانگی اور امر تسری پر افی گندم منڈی اُنی والی مسجد میں صبح کا درس اور جھوک کے خطبہ پر متین ہو گئے۔ بے گاڑی ایک معینہ بُرت تک پلی۔

امر تسری میں سونا چاندی یا گولاب کاری خریدتے والے زرگر محلوں میں عام گشت کیا کرتے تھے۔ اسی طرح ایک غیر مسلم زرگر کو چیدر پہلوان میں پھر رہا تھا کہ چیدر پہلوان کے بھائی محمد سرور نے اچانک اس کے سر پر لو ہے کاہچوڑا دے مارا۔ آدمی کمزور تھا۔ ضرب کاری لگی اور وہ موقع پر ہلاک ہو گیا۔ ملزم محمد سرور کا داعی توازن گزشتہ کئی برسوں سے درست نہیں تھا۔ اس کی اس حکمت نے سارے شہر کا من خراب کر دیا۔ ملزم موقع پر گرفتار کر لیا گیا۔ باقاعدے تیسرے لوز ہسایہ قوم نے چیدر پہلوان کو اصل ملزم قرار دے کر گرفتار کر دیا۔

چیدر پہلوان سیرت اور صورت کے لحاظ سے اپنے فن میں منفرد پہلوان تھا۔ پنجاہ اپنے اکھاڑے کے اس جیالے جوان پر جی جان سے فریقت تھا۔ ہندوؤں نے جیسے ہی چیدر کو قاتل شہر اکر قانون کے خواں کیا، امر تسری مسلمان فرقہ بن کر سامنے آگیا۔ عید کا تھوار بھی قریب تھا اور عید کے دوسرے لوز چیدر نے کشتی رطافی تھی۔ مقامی حکام اس حادثے کے باعث تعطل میں تھے۔ ہندوؤں نے دولت کے سارے قانون کے سارے راستے مسدود کر دیے۔ پولیس کی ابتدائی روپورٹ میں چیدر پہلوان کا نام درج نہیں تھا اور یہ ایک راستہ ایسا تھا اجھا ہندوؤں کی دولت کوئی رکاوٹ نہ بن سکی۔

مقدسے کی سماعت ڈپٹی کمشنر نے خود سمجھا۔ ہسایہ قوم نے لندن کے مشورہ پریس میٹنگ میں کو دولت کے لیے پیش کیا اور مسلمانوں نے سرمودھ شفیع کو پیش کرنے کا فیصلہ کیا۔

مگر تمی دامنی اور خالی ہاتھ سر شفیع کے اوپرے محل تک پہنچنے سے قامر تھے۔ غریب جان تو دے سکتا ہے مگر ایشارہ زراس کے بس کاروگ نہیں۔ ایشارہ پیشہ جب دنیوی سماں سے حاری ہو جاتا ہے تو جذبات کا سودا کرنے لگتا ہے۔ کٹھوہ ہمارا نگو کے لوگوں نے شاہ بھی سے گزارش کی کہ:-

”جیدر بیلوان کے مقدمہ میں مسلمانوں کی خربت کیسی اسلام کی فکست کا نشان نہ بن جائے“

تو شاہ بھی آبدیدہ ہو کر چڑہ مانگنے محلے میں نکل کھڑے ہوئے۔ شام تک امید نہ ڈھان بندھائی یا میکن دریا خشک ہو جائے تو آنسوؤں کی روانی اس کی پیاس ختم نہیں کر سکتی۔ اگلے روز با غبا پیورہ لاہور میں میاں سر محمد شفیع کے مکان کے سامنے پوک میں تقریر کرنے کا ارادہ کر کر شاہ بھی لاہور پہنچے۔ منادی ہوتی ہزاروں کا مجمع تھا۔ شاہ بھی نے عشار کی نماز کے بعد تقریر شروع کی تو صبح کے چار بج گئے۔ تقریر کے دوران جیدر بیلوان کی شخصیت امقدار میں کی توہ مسلمانوں کی بیسی اور ہندوؤں کے اتحاد و دولت پر تصور کیا، میکن سر شفیع کا نام تک نہ لیا۔ آخر اذان کے وقت میاں سر شفیع بے اختیار ہو کر شاہ بھی کے قدموں پر آگرے اور سی وقت امر ترجیح کے لیے تیار ہو گئے۔ دوسرے روز مقدار میں کی پہلی پیشی تھی اور اس مقصد کی چشم دید گواہ محلے کی کمی دھوننے کا ایک عورت تھی جس نے اپنی شادت میں جیدر بیلوان کو موقع واقع پر غیر حاضر قرار دیا۔

ولایت سے آئے ہوئے مطہریت میں اور میاں سر محمد شفیع پر طراحت لارامنے سامنے کھڑے تھے۔ عدالت سے باہر ہزاروں مسلمان مجھ تھے کہ جیدر بیلوان ہتھکڑی کے ساتھ عدالت میں لانے گئے ابھے دیکھتے ہی مسلمانوں کی تھیں نکل گئیں اور ساتھ ہی ہندوؤں نے اتنی سی کامیابی پر ہر صادریہ کے نفر نے بلند کیے۔

شاہ بھی عدالت میں نہیں آئے تھے بلکہ ان کا کہتا ہے کہ میں اپنے اللہ کے حضور پر بسجد

ہو کر دن تارہ اور مسلمانوں کی کامیابی کے لیے دعا کرتا رہا۔“  
لکھی دھونب کی گواہی کے بعد میاں سر محمد شفیع نے کہا کہ استغاثہ کی ابتدائی روپورٹ اور  
چشم دیدگواہ کے بعد میرا عدالت سے صرف ایک بھی سوال ہے۔  
”کیا عدالت کے نزدیک پولیس زیادہ محترم ہے یا کوئی دوسرا گواہ؟  
عدالت پولیس!“

سر شفیع: ”تو پھر پولیس کی ضمانتی یا ابتدائی روپورٹ میں جیدر مپلوان کا نام بطور ملزم کے  
درج نہیں بلکہ محمد ضرور کا نام ہے۔ لہذا میری عدالت سے درخواست ہے  
کہ ملزم جیدر مپلوان نہیں بلکہ محمد ضرور ہے اور اس۔“  
استغاثہ کے ایک گواہ کی شہادت اور سر محمد شفیع کے دلائل سننے کے بعد عدالت نے  
دوسرے سفرتی کے دلائل سننے لیتھر جیدر مپلوان کو مقدمے کی پہلی پیشی پر باعتبار بری کر دیا اور  
محمد ضرور کو پاگل قرار دے کر غیر معینہ حالت کے لیے پاگل خانے بیصحیح دیا۔  
جیدر مپلوان کو عدالت سے بری ہوتے ہی پچھلے دروازے سے نکال کر گھر بیصحیح دیا جب  
مسلمانوں کو یہ خوشخبری ملی تو وہ دیوانے ہو گئے لیکن اس دیوانگی میں انہوں نے کوئی غیر قانونی  
حکمت نہیں کی۔

شاہ جی اور مسلمان امر سراپی اس کامیابی پر بہت سرور ہوتے۔ یہ ستمبر ۱۹۷۸ء کا  
واقعہ ہے۔

**پیر کرم شاہ** | جب قوموں کا گزر انحطاط کے دور سے ہوتا ہے تو راستے کی ہر گلگٹ ٹائمی انہیں  
منزل کا نشان دکھاتی رہتی ہے۔ حالانکہ گلگٹ ٹائمی محض راستہ ہوتا ہے منزل  
نہیں۔ لیکن جیلکی ہوتے رہی ہر روڑ کو منگل میل سمجھتے ہوتے اپنے قیاس میں کھو جاتے ہیں۔  
اس دور کا مسلمان عقیدے کی پختہ چنان سے چسل کر ان پتھروں پر گلا ہے جن سے تباہ  
ہوتے صنم خدائی کے دعویدار ہیں۔ مخلوق اپنے خالق سے اخراج کر کے بغاوت کے اسنڈوہ

کو اپنارہی ہے، اجس کی ہر تجویز انسانیت سے ما درا معلوم ہوتی ہے اور یہی وجہ ہے کہ ہشیروں  
صرف ہاتھ کی صفائی سے دل و نظر کو فریب دینے میں کامیاب ہو رہا ہے۔  
۱۴۲۸ء کی بیفیں چھوٹ رہی تھیں کہ امر تسر کار مسلمان پیر کرم شاہ کے آستانے پر سجدہ دینے تھے۔  
مسلمان حورت کا آئینہ حسمت اس دہنیز سے ٹکرا کر چور چور ہو چکا تھا۔ ایمان و توحید کی قدوں میں  
کفر کے نارِ عذیبت میں اُنجوہ رہا تھا۔

تیس تینیں کاسن، سرواد، سرخ و سپید زنگت جیسے میدے میں مند صمد گوند کرتیا گیا ہو۔  
کشاہ پیشافی، پشم آہو میں بلا کی چک، جیسے کسی نے موتو کوٹ کر بھردیے ہوں تکمیل ناک،  
جیسے تووار کی دصار، عناب کی طرح سرخ ہوتی، سر پر بلیہ اور سہنی بالی، جیسے جال تھے، جن  
میں راہ چلتی یو ایتوں کا پھنس جانا بجزہ نہیں تھا۔ ان سب پر سیاہ ریشم کے عربی کاٹ کے  
باہس کی سچ دھچ۔ یہ تھا پیر کرم شاہ! اجس کی شرت نے گھروں کے گھروں کے قدموں میں لا  
ڈا لے تھے۔ یہ اکثر چہرے پر نقاب رکھتا اور مٹنے والوں کو دیوار کی ہوس رہتی تھی۔ امر تسر  
قلعہ بھنگیاں کوچھ ستاریوں میں رہائش کے دنوں اس کا پھر چان خوشبو کی طرح پھیل گیا۔ امر تسر  
کا سرکاری خطاب یافتہ طبقہ، خال مرجنت، پمشیز کے سوداگر اس کے میزان تھے اب اس  
گنگتوں، نقش و نگار اور سرکاری رکھ رکھاؤ نے کرم شاہ کے متعلق محتملت قیاس آرائیوں  
کو ہوا دی۔ کمزور اغتحاد مسلمان روحانی پیر سمجھ کر پوچھا کرنے لگا۔ اور اکثر کی رائے تھی کہ کرم شاہ  
درحقیقت وہی "کنل لارنس" ہے جس نے عربوں میں انقلاب برپا کیا تھا۔ اس رائے کے  
باعث سرکاری خطابات کی چاہت کے لوگ کرم شاہ کے گرد زیادہ تعلاوہ میں مجھ ہو گئے تھے  
ایمروں کی بھیڑ دیکھ کر خریبوں کے ایمان بھی متزلزل ہو گئے۔ فریب خورده عوم نے  
آتنا کہ کرم شاہ پر جیہے سائی کی انتہا کر دی۔ اولاد سے محروم حورتوں کی ٹولیاں صفت باندھے  
شب و روز کھڑی رہتیں۔ اس طرح جب سارا امر تسر حواس کھو بیٹھا تو شاہ جی خواجہ عبدالرحمٰن  
حاجز کی سہرا ہی میں کرم شاہ سے ملنے لگئے۔ معلوم ہوا آج یوم خاتمین ہے مردیں کے لیے

اجازت نہیں۔ گو شاہ جی کا اتنا ہمیں سے لفڑکا لیکن پادلِ نخواستہ و سرے دن کا قصد لے کر واپس لوٹ آئے۔ دوسرا ہے روز گئے تو موصوف سے دو گھنٹے تھنائی میں سیر حاصل گئی کو  
کے بعد شاہ جی سکراتے ہوئے باہر آئے اور اگلے رعنیوں کو خراسیاں متصال ڈیرہ کرم شاہ، یہ  
اہل امر ترکو خطاب کرتے ہوئے شاہ جی نے کہا:-

« راہِ مستقیم سے بھلے ہوئے مسلمانو! ہر چیزی ہرئی چیز سونا نہیں ہوتی۔ یہیں  
آدمی کو تم نے روحاں پیشوایا انگریزی جاسوس خیال کر لیا ہے یہ دونوں میں  
سے کچھ نہیں، برطانوی جاسوس نہ تو گلی، علویوں میں قیام کرتے ہیں اور نہ اس  
طرح کی بھیڑا نہیں راس آتی ہے، ایہ روحاںی آدمی بھی نہیں۔ یہ محض نفس  
پرست انسان ہے۔ ممکن ہے آج یہری باتیں تمہیں کڑوی معلوم ہوں،  
لیکن غفریب سنو گے کہ یہ کسی مخصوص رطیکی کو انداز کر کے سے بھاگا۔ اگر تم  
اپنے ایمان نہیں بچا سکتے تو گھروں کی عزت کی حفاظت کر دو۔ یور توں کوہاں  
جانے سے منع کر دو۔

محب سے پوچھتے ہو تو یہری نظر وہی نے فتن و فجور کے علاوہ وہاں اور  
کسی چیز کا اندازہ نہیں لگایا۔ وہاں روحاںیت کی نہیں، محصیت کی تربیت  
دی جاتی ہے۔ جس شخص کو تم نے پیر بنارکھا ہے ایہ بہت طاہر معاشر ہے  
انتشارِ اللہ میں بہت جلد اس کا سارا اطمسم ختم کر دیں گا۔ تم چاہے آج یہ رسانا  
نہ دو لیکن کل یہرے ساتھی ضرور بنو گے۔

شاہ جی کی یہ تقریر رات دو بجے تک جاری رہی اور دفعہ سیوں ان سے تھوڑی بعد چوک  
کوڑہ سندھ میں جلسے کا اعلان کیا گیا۔ اس جلسے میں حاضرین کا اندازہ دولاٹ کے اپر بیان  
کیا جاتا ہے۔ پنجابی کے مشور انقلابی شاعر خواجہ عبدالرحیم حاجز نے ”دو سیلیوں کی یا ہم  
حکما“ کے عنوان سے ایک تمثیلی نظم اس جلسے کے آغاز میں پڑھی، جس کے مددھر یاد میں:-

چل درشن کریے فی اج رمل کرم شاہ پیر دے  
 زین گھر گھر وچ اڑتیے اج چرچے جن بے پیر دے  
 مر و نکھن اون تھے پچھے کے اندر اتنے تینویاں ننگدیاں کھیاں  
 اسماں سینیا اون تھے انج او کھیدن جینوے ڈنڈے نال گھیاں  
 او تھے نقشے دردے نیں اسماں سینیا راجھن پیر دے  
 چل درشن کریے فی اج رمل کرم شاہ پیر دے  
 شاہ جی کی تقریب صبح اذان کے وقت ختم ہوئی رافسوس ہے کہ تلاش کے باوجود  
 یہ تقریر نہ مل سکی)

ان تقاریر کے بعد کرم شاہ نے اچانک امر تسری چوڑ دینتے کا فیصلہ کر لیا اور بھتی چلا گیا۔  
 وہاں اس نے چند تجارت پیشہ وگوں پر اپناوار کیا۔ لیکن بہت جلد شراب نوشی اور دوسروی  
 بد محاذیوں کا امکشافت ہونے کے بعد یہ لاہور چلا آیا۔ یہاں اس کے گرد اسی قماش کے لوگوں  
 کا ہجوم رہنے لگا۔ پھر یہ اس قدر بدنام ہوا کہ لاہور میں لالہ لاجپت رائے کی ارتقی کے جلوں  
 کے موقع پر (جو سامن کیشن کے خلاف اتحادی جلوں میں لامبیوں سے رخی ہو کر فوت ہوتے  
 تھے) کرم شاہ کو حواہ نے کار میں دیکھ لیا اور اس قدر پٹاٹی کی کہ بڑی مشکل سے جان بچا کر  
 بجا گا۔ اس ہنگامے کے بعد یہ کشمیر چلا گیا۔

کرم شاہ کون تھا؟ کہاں سے آیا تھا؟ کہاں چلا گیا؟ یہ خاک کہاں سے اڑتی اور کہاں  
 جا کر بیٹھ گئی۔ اس اندر گردی میں کتنا حصہ تھیں تھیں؟ کتنے ایمان ضائع ہوتے؟ انسانیت  
 کو کہاں کہاں شرمندہ ہونا پڑتا ازما نے کے پاس اس کی کوئی فائل نہیں۔ حالات واقعات پر اسی  
 طرح خنده زن رہے۔ لیکن شاہ جی کی آواز سے جو گونج پیدا ہوتی تھی، اس کی صدائے بازگشت  
 ہنوز سنائی دیتی ہے۔ ”مسلمانو — ہر چیکتی ہوئی چیز سونا نہیں ہوتی“

**۱۹۲۹** زندگی کے من وسائل جیسے جیسے آگے بڑھتے ہیں، آدمی کی ذمہ داریاں بھی اسی قدر ترقی پذیر ہوتی ہیں۔ انسانی شور کے بالغ ہونے تک گزشتہ زندگی کے راه و رسم احساس کے سہار سے پروان چڑھتے ہیں۔ اگر یہ کڑی درمیان میں نہ ہو تو ساری زنجیر ٹوٹ کر لے جاتے۔

اس سال شاہ جی کی ہزار تیس سال کے قریب تھی لیکن تبلیغی اور سیاسی ذمہ داریوں کا بوجہ اس شدت سے آن پڑا کہ ان کے احساس نے انہیں جوانی کی سرحدوں سے دور کر دیا تھا۔ حالانکہ یہی دن ایام بہاراں کہلاتے ہیں۔ جو راستہ روز ازال سے انہوں نے منتخب کیا تھا وہاں بہاروں کا گزرنا ممکن تھا۔ اگر ۱۹۲۹ء کے سیاسی اور مذہبی واقعات میں سے شاہ جی کے کردار کو الگ کر لیا جائے تو اس سال کی تاریخ زنگ و رعن سے تھی معلوم ہوتی ہے۔ یہی سال دراصل شاہ جی کی شہرت کو کابل کی دیواروں سے راس کماری تک لے گیا وہ اس سے پیشتر پنجاب، سرحد اور یونپی کے چند اضلاع تک ہی مُستعار تھے۔

**شاہِ قلم رسول کا قتل عام** ایک طرف سامن کیش کے ارکان ہندوستان کی سیاسی فضایں ایسی یوسوںگوہر ہے تھے جس سے انہیں اپنے لیے سکون میر نہیں تھا، دوسری طرف ہاشم راج پال کے بری ہونے پر فرقہ پرست ہندوؤں نے مظہم راش کے تحت تحریک شاہِ قلم رسول کو ہندوستان میں ہوادی، جس سے آریہ سماجی ہندوؤں کے خواص بڑھے اور انہوں نے پیغمبر اخوازنا حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف پہلے سے زیادہ تحریک و تحریر پر بہنچا مرشروع کر دیا۔

ہندوستان کے سیاسی حالات گوان حکومت پر فرین بحیث رہتے تھے، مگر ہندو اکثریت کے رہنماء مسلمانوں کو ہندوستان سے نکل باہر کرنے کے منصوبے باندھ رہے تھے اور ان دونوں اس قسم کی گفتگو کلم کھلا سخنے میں آریہ تھی۔

جب مسلمانوں کا تعلق عرب سے ہے تو یہ کیوں وہاں نہیں چلے جائے۔

یہاں ان کا کیا رکھا ہے۔

- ۱ — ہندو باتی نے فیصلہ کر لیا ہے کہ مسلوں کو مسجد پار بیچ کر ہی دم لے گی۔
- ۲ — شدھی کا جنڈا اب دہلی کی جامع مسجد پر ہمارے گا۔
- ۳ — (شہنشاہ) اور نگ زیب حاملگیر نے جس تواریخ سے یہاں کے ہندوؤں کو بھرثت (مسلمان) کیا تھا ہم پرہاتما کی سو گند قسم، کھا کر کتنے ہیں کروقت آئے پر اسی تواریخ سے مسلوں کو شدھ دہندو کریں گے۔ وغیرہ!

دوسری طرف مسلمان رہنمای چودھری افضل حق، مولانا نادر غزنوی، مولانا ظفر علی خاں، سکھ رہنماؤں کو ناراضی کر کے نہرو پورٹ پر لکھتو ہیں دستخط کر چکتے ہیں کہ تیجیں چاہا کا مسلمان ان پر ناراضی تھا۔ روز نامہ «یاست» کے ایڈیٹر سید جبیب مخالفت میں پیش پیش تھے۔ گویر تحریک صرف لاہور تک محدود رہی لیکن صحافظت کا مرکز ہونے کے باعث اس کے اثرات سارے ہندوستان میں پھیلے۔ چودھری افضل حق، مولانا ظفر علی خاں، مولانا نادر غزنوی، شیخ حام الدین، مولانا جبیب الرحمن، صیانوی اور شاہ جی نے سارے چاہا میں نہرو پورٹ کے اثرات سمجھائے۔

مسلمانوں کے دو گروہوں میں یہ چیلش جاری تھی کہ مسلمانوں کا نہدھی اور پیڑت مد من ہیں، ماویہ نے ایک مشترکہ اعلان میں کہا۔

«نہرو پورٹ کے فیصلے میں سکوؤں سے نالضافی کی گئی ہے ۹۰

اس اعلان سے سکوؤں اور ہندوؤں میں اتحاد کی ایک نئی لہرا تھی اور سارے ملک میں پھیل گئی۔ انہی دنوں مسلمان رہنماؤں نے بھی جو نہرو پورٹ پر دستخط کرائے تھے اعلان کیا۔ «پھونکہ مسلمان قوم نہرو پورٹ کے فارموں کے قبول نہیں کرتی لہذا ہم اس کی ذمہ داری سے دبتردار ہوتے ہیں ۹۱

گاندھی اور ماویہ کے اعلان کے بعد پنجاب کے رہنماؤں کے نہرو پورٹ سے انکار پڑ

سامنے کیشن کا منشا پورا ہو چکا تھا۔ لیکن وہ ہندوستانیوں کا مزید تماشا دیکھنے کے لیے یہاں پڑھ رہے رہے۔ ان واقعات سے ایک طرف ہندوستان کے مشترک مقصد کو نقصان پہنچا، دوسری طرف انگریز حکمرانوں کی سیاست گری کا میاب رہی۔

ایسے حالات میں اقل الذکر گروہ (آریہ سماج) نے سروپ کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین کرنے کا فیصلہ سختہ کر دیا۔ اس سلسلے میں والی ایسی تحریریں سامنے لائے کر مسلمانوں کے دل بیٹھ گئے۔ فلامی کا جواہر ان کی گردنوں پر کوہ ہمالی سے بھی زیادہ بوجھل معلوم ہونے لگا۔ غم اور غصے کے طے جعلے خذبات سے وہ ہندوؤں کا مقابلہ کرتے رہے۔ اخراجی دنوں شاہ جی نے عصمت اپنیار کے تحفظ کا فیصلہ کیا۔ درویش اپنی گودڑی سچال کر لے سرو سماں کے عالم میں نکل کھڑا ہوا۔ قانون افرانگ اور دولت ہندو داس کے ارادوں میں نہ تو کانٹے بکھیر سکی اور نہ ہی ان کے قدموں کی رفتارِ حجم ہو سکی۔

”مسلمانوں میں تمہاری سوئی ہوئی نیعت کو جھینوڑ نے آیا ہوں۔ آج کفار نے توہین پنجیزہ کا فیصلہ کر دیا ہے۔ انہیں شاید یہ غلط فہمی ہوئی ہے کہ مسلمان مر چکا ہے۔ آڈاپنی زندگی کا ثبوت دیں۔ عزیز لجوہ انوں! تمہارے دامن کے سارے دامن صاف ہونے کا وقت آپنچا ہے۔ گنبدِ خضراء کے میمُّ تمہاری راہ دیکھ رہے ہیں۔ ان کی آہو خطرے میں ہے۔ ان کی عزت پر کتنے بھوک رہے ہیں۔ اگر قیامت کے دن خمُّ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت کے طالب ہو تو پھر نبی کی توہین کرنے والی زبان نہ رہے یا سنتے والے کان نہ رہیں۔“

ان خیالات کو شاہ جی نے پیغیر کے مسلمانوں میں بیان کیا۔ وہ شب و روز دیلوانوں کی طرح تقریریں کرتے۔ گاؤں، قصبات، تھمراو، بستیوں کو اپنے پاؤں تک روندوں الائمندان کے مسلمانوں کے مسجدخون میں حوارت پیدا ہوئی۔ بس پھر کیا تھا؟ پیغمبر کی طرح پھر اپنے مسلمان گستاخ ہندوؤں کی تلاش کرنے لگا۔ نگاہیں بہت سے تلاشیں میں موت سے بچکار ہونے کو

بیقرار نظر آنے لگیں۔ دلوں میں شوق شادت کی لذت محسوس ہونے لگی۔ خود مکار اپنی رہی گر عشق منزل کی جانب بروائی دواں رہا۔ اس طرح شاہ جی نے مسلمان نوجوان کو ابھار کرایے تمام پرلاکھڑا کیا کہ اس کے آگے ودھی راستے تھے، یا تو ہندوستان میں داعی اسلام کی عزت ہمیشہ کے لیے نابود ہو جائے یا پھر غیر مسلموں کو آئندہ جرأت نہ ہو کہ وہ حضور کی ذاتِ کرامی پر زبان طعن دراز کریں۔

دلوں کے اس فیصلہ کن تمام پر پہنچ کر سب سے پہلے ۸ اپریل ۱۹۲۹ء کو لاہور کے ایک طریقی نوجوان غازی مسلم الدین نے دوپھر کے وقت لاہور میں کتاب "نگیل رسول" نوٹ بالٹڈ، کے ناشر مہا شہر راج پال کو اس کی دکان (ہسپیال روڈ) میں قتل کر دیا۔ اس مقدمہ میں شاہ جی کی خواہش پر مسلم الدین نے راج پال کے قتل کا اقرار کیا تھا۔ حالانکہ مسٹر محمد علی بخلح سمیت تمام دکلادجو اس اہم کیس کی پیروی کر رہے تھے کی خواہش متھی کر مسلم الدین ایسا نہ کرے۔

**ایک خوفناک دھماکہ** غازی مسلم الدین کی گرفتاری کی سرخیاں ابھی اخبارات سے انہیں پڑی تھیں کہ ۸ اپریل ۱۹۲۹ء کو دہلی سلطنتی اسیبلی میں بم کا ایک خوفناک دھماکہ ہوا۔ جب اس دھوکیں کے بادل چھٹے تو اسیبلی ہال کی گیدڑی پر نوجوان کھڑے تھے۔ سردار جعگلت سنگھ اور بیگل کے مشترکی، کے، دوت اسیبلی ہال کی عمارت کو کافی نصان پہنچا۔ کھڑکیوں کے شیشے ٹوٹ گئے۔ مجرمان جو اس باختہ ہو کر کچھ تو فرنچر کئی نیچے پناہ گزیں تھے اور باقی ہال چھوڑ کر جا گئے میں کامیاب ہو گئے۔

۸ اپریل ۱۹۲۹ء کو سلطنتی اسیبلی میں جس کی صدارت میرٹھ محل بھائی پیش کر رہے تھے، پہلک سینھی بل پیش ہونے والا تھا کہ یہ حادثہ پیش آیا۔ دنوں ملزم گرفتار کر لیے گئے۔

ان غربی اور سیاسی قسم کے تشدید آمیز واقعات نے ہندوستان کے رہنماؤں اور عوام کو مسکھ لگاک دھڑکوں میں تقسیم کر دیا۔ عدم تشدید کی پالیسی کا عدم قرار دی جانے لگی اور نوجوان

جو یاسی رہنماؤں کی زم پالیسی سے تنگ آپکے تھے، آئشیں اسلام کی تلاش میں صرف ہو گئے۔  
بندوقتان کے بگڑے ہوتے تیور دیکھ کر ہر انگریز کو جان کے لائے پڑنے چاہچہ  
۱۳۔ پیریل کو سامنی کیش کے ارکان حالات کا نزدیک انتظار کیے بغیر لفڑن واپس چلے گئے۔

**خلیفہ قادیاں کا خطبہ** [انی افرانفری کے دنوں خلیفہ قادیاں مرتضیٰ بشیر الدین محمود کو بھی سوچی  
کر انہوں نے جوہ کے خطبہ میں غازی علم الدین کے متعلق حسب

ذیل خطبہ دیا۔

”وہ جدیث الغطرت اور گند سے لوگ جو انبیاء کو گاییاں دیتے ہیں ہرگز نہ  
قابل تہیں کر ان کی تحریف کی جائے۔ ان کی قوم اگر اپنے اندر دین داری اور  
اخلاق رکھنے کی مدعا ہے تو اس کا فرض ہے کہ ایسے افعال کی پورے درد  
کے ساتھ مذمت کرے۔ اسی طرح اس قوم کا، جس کے جوشیدے آدمی  
قتل کرتے ہیں خواہ انبیاء کی تو پہن کی وجہ سے ہی وہ ایسا کریں، فرض ہے  
کہ پورے نور کے ساتھ ایسے لوگوں کو دبایا جائے اور ان سے ظلمابرماں  
کرے۔ انبیاء کی عزت کی حفاظت قانون شکنی کے ذریعے نہیں ہو سکتی۔  
وہ بھی کیسا بھی ہے، جس کی عزت بچانے کے لیے خون سے ہاتھ  
رنگنے پڑیں۔ جس کو بچانے کے لیے اپنارین تباہ کرنا پڑے۔ یہ سمجھنا  
کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، کی عزت کے لیے قتل کرنا جائز ہے،  
سخت نادانی ہے۔ وہ لوگ جو قانون کو ہاتھیں لیتے ہیں وہ بھی مجرم ہیں  
اور اپنی قوم کے دشمن ہیں اور جو ان کی پیٹھے مٹھونکتا ہے وہ بھی قوم کا دشمن  
ہے۔ میرے نزدیک تو اگر یہ شخص راجپال کے قاتل سے جو گرفتار ہوا  
ہے تو اس کا سب سے بڑا بخیر خواہ وہی ہو سکتا ہے جو اس کے پاس  
جائے اور اسے سمجھائے کہ دنیوی مرتضیٰ تو اب تمیں ملے گی ہی لیکن قبل

اس کے کردار میں پاہیے کہ خدا سے صلح کرو۔ اس کی خیر خواہی اسی  
میں ہے کہ اسے تباہی جانے کو تم سے خلیٰ ہوئی ہے۔"

(۱۹۔ اپریل ۱۹۲۹ء، اخبار الغصل قادیان)

ان دنوں جب کہ مسلمان نوجوان تحریک شام رسول کی زینت کرنی کے لیے کفن بودش  
ہو کر میدانِ محل میں آپکے تھے خلیفۃ قادریاں کامنڈر ہبہ لا بیان ان نوجوانوں کی پیغامیں  
چھڑا گھونپنے کے متعدد مقابلوں میں رسول صلی اللہ علیہ وسلم، کی پسند و اذن سازش کو  
بے نقاب اور حتم کرنا پاہتے تھے۔

اپریل کا پہلا صینہ اسی ہماہی میں گزرا اور مئی کے شروع میں فائزی علم الدین کا مقدمہ نیز  
و فخر ۲۰۰۳ عدالت میں پیش ہوا۔ استناد کی ابتدائی شہادتوں کے بعد فائزی علم الدین نے  
اپنے بیان میں کہا۔

"میں اس عدالت میں اپنے جرم کا اقرار کرتا ہوں۔ میں نے کتاب ٹیکلار بول  
کے ناشر راجپال کو قتل کیا ہے۔ اس لیے کہ کتاب مذکور سے میرے  
بنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی محنت تو ہیں ہوئی تھی۔ راجپال کو اپنے اس  
 فعل پر نہ تلامیت تھی اور ترا فوس۔

اگر میں اس مقدمے میں بری کر دیا گیا تو میں تو ہیں رسول کرنے والے  
کو پھر قتل کروں گا۔"

اس اقبال جرم کے بعد ۲۲ مئی ۱۹۲۹ء کو سیشن رج کی عدالت سے فائزی علم الدین  
کو مزاٹے متکمل ہوا۔

۵۔ جولائی کو ہاتھی کورٹ نے بھی اپیل خارج کر دی۔ پھر پریوی کو نسل نے بھی  
فیصلہ بجا رکھا۔ آخر ۱۴۔ اکتوبر ۱۹۲۹ء کو میانوالی جیل میں فائزی علم الدین کو چھانسی  
پر ٹکرایا گیا۔

مسلمانان لا ہور کے مطابق پر، ا۔ نوبیر کو لاش لا ہور لائی گئی اور لاکھوں سماں توں نے نماز جمازہ کے بعد اشک بار آنکھوں سے عاشق رسولؐ کو قبرستان میاںی صاحب میں پر دخاک کیا۔

شردھا نند کے بعد راج پال کے قتل نے گستاخ زبانوں کو قدر سے لگام دے دی۔ مگر کفر کے منظم فیصلے میں کوئی پیک نہ آئی۔ خازی علم الدین کی شہادت نے قتل کے واقعات کو ہندوستان بھر میں مسلسل ہوا دی۔ تیجھر یہ اک تصویر میں خود صلیقہ تیپائے شاہ کو کلکتہ میں محمد عبداللہ اور عبد الحزیر نے لا ہور سے جاکر بھولازام کو، کراچی میں عبد القیوم نے سختوارم کو، جملہ میں غلام محمد نے اپل سنگھ کو، پہلوں ضلع حصار کے سکھ داکڑ کو معافی مانگی پڑی اور کیبل پور میں جیدالمنان نے پیارے لال کو قتل کیا۔

ہندو رجہ بالاتمام نوجوانوں کو مزا نئے موت ہوئی اور صرف آخرالذکر جیدالنذر کو شیش جمع مضر و ضمی بھی اکھو سلے سات سال کی سزادی اور فیصلے میں لکھا کہ کوئی مسلمان توہین رسول پر داشت نہیں کر سکتا۔

تحریک شاہتم رسول میں قتل کا یہ سلسلہ ۱۹۲۴ء تک جاری رہا۔ ان مسلسل اور پہم واقعات نے کفر کو اپنے فیصلوں پر نظر ثانی کے لیے عجیور کر دیا۔

شاہ بھی کی یہ تحریک کر د توہین رسول کرنے والی زبان نہ رہتے یا توہین رسول نئے والے کان نہ رہیں۔ ”۱۹۲۹ء سے ۱۹۳۴ء تک گاہے سے اپنا کام کرتی رہی۔ یہاں تک کہ گستاخ زبانیں بہیث کے لیے خاموش کر دی گئیں۔ وہ پچانصی کسر سے اور دار کے تنخیت چوم بینے کے قابل ہیں جن کے ذریعے ان نوجوانوں کو موت کی سزادی گئی جنمیں نے شاہتم رسول کے ناپاک جسم کو بہیث کے لیے خاک میں ڈال کر اپنے لیے شہادت کا جام قبول کیا۔

خدا رحمت گندہ ایں عاشقان پاک طینت را

**ڈیرہ غازی خاں** تحریک شاہ قم رسول اندر اندر اپنا کام کر رہی تھی کہ شاہ جی کو ڈیرہ غازی خاں  
جانے کا اتفاق ہوا۔ یہ ۱۹۷۹ء کے وسط کی بات ہے۔ شاہ جی اس  
حالت کے اندر وہی حالات سے نمادا تھت اور بے نجہ تھے۔ غیر ملکی اقتدار کے باعث اس ضلع  
کی سلم آبادی ایک طرف تم داروں اور دوسری طرف ہندو ساہو کاروں کے چکل، میں  
پھنسنی ہوتی تھی۔

سردار احمد خاں پشاوری اس ضلع کے مشہور زیندار اور اہل دل مسلمان تھے۔ اللہ  
کا دیا بہت کچھ تھا لیکن اپنے ضلع کے نہ بھی حالات سے نیز مطمئن تھے۔ جب اپنیں شاہ  
جی کی آمد کا علم ہوا تو اپنے گھر دراجن پور ڈیرہ غازی خاں سے چند ٹانکوں نوجوانوں کا  
ایک وفد نے کہ شاہ جی کی خدمت میں حاضر ہونے اور عرض کیا۔

۱ — اس ضلع کی دورافتادہ سپیلوں میں یہ رواج پڑھا ہے کہ غربی سے مسلمان  
اپنی مزدروں کے لیے ہندو ساہو کار کے پاس معمولی رقم کے عوض اپنی بیٹیاں رہن کھتنا  
ہے اور قرض بھ سود کی واپسی تک بڑکی ہندو ساہو کار کے پاس رہتی ہے اور اکثر ایسا  
ہوا کہ دہاں اس کے ہاں اولاد بھی پیدا ہوتی۔

۲ — ڈیرہ غازی خاں کے مسلمانوں نے ۱۸۹۶ء کے ہندو لست میں  
فرنگی عدالتوں میں اپنے آپ کو قرآن کریم کی سجائتے رواج کا پابند کھوایا، جس کے باعث  
انہوں نے اپنی بیٹیوں کو جامادا سے محروم قرار دیا ہے جب کہ قرآن کریم سورہ نساریہ میں  
بیٹی کو بھی بایپ کی جامادا کا وارث قرار دیتا ہے۔

۳ — ضلع کے تم داروں نے اپنی تفریح بھی کے لیے لگتے اور سوڑپال  
رکھے ہیں۔ جب یہ لوگ موج میں آتے ہیں تو ان جانوروں کے درمیان زیادگی کا تناش  
دیکھتے ہیں۔ اگر کتنا بھیت جائے تو اس کا جلوس نکالتے ہیں اور سوڑ کو اکر کر اس کے  
گوشت میں بہترین قسم کے سیکنی چاول ڈال کر پلاڑ پھاکر کرتے کوکھلاتے ہیں۔

رشیدی می وجہ ہے کہ اس ملائی میں ایک مدت سے اچھی قسم کے چاول کی پیداوار ناپید  
بوجھی ہے)

مندرجہ بالا واقعات کے بعد سردار احمد خاں تباہی نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے دل  
کے ساتھ زبان اور نظر بصیرت عطا کی ہے۔ اگر آپ نے اس ضلح کی ناگفتو بحالت کی طرف  
توجہ نہ کی تو عند اللہ آپ مجرم ہوں گے۔ میری دولت اس کام کے لیے آپ کی پوری  
طرح محاodon ہوگی۔

شاہ بھی حالات سن کر زار و قطار رونے لے گئے اور سردار احمد خاں سے وحدہ کیا کہ میں  
جب تک زندہ رہوں گا، اس علاقہ کے مسلمانوں کی اصلاح میں کوئی تیغہ فروڑ کرنا شایستہ  
نہیں کروں گا۔ چنانچہ شاہ بھی ہر سال جون اور جولائی کے تینے ہوتے ہوئے موسم میں جب کریباں  
کا کسان اور مزدور پیشہ طبقہ فصل کی کٹانی اور بیٹھانی سے فارغ ہوتا تھا، اس ضلح میں  
تشریف لے جاتے۔ شہری آبادیوں سے دور آباد کامیاب کی بستیوں میں دوپہر کے وقت  
ان کی زبان میں خطاب کرتے۔ دس دس اور میں پیس کوس سے آتے ہوئے دیہاتی شاہ بھی  
کی پیس سنتے گھنٹوں خطاب کرنے کے بعد شاہ بھی ان سے سوال کرتے۔

«میندھی کافی گال سمجھ گدھی ہا۔» دیری کوئی بات آپ کی سمجھیں آئی ہے)  
اگر بلے میں ایک دیہاتی نے بھی کہہ دیا،

«سائیں کو۔ یعنی کوئی نہیں

تو شاہ بھی پھر اس ایک دیہاتی کو سمجھانے کے لیے سارے مجھ سے اسی طرح گھنٹوں  
خطاب کرتے۔ جب تک پورا مجھ بات سمجھ نہ لیتا تقریر نہ کرتے۔

اس طرح زندگی کے تیس برس مسلسل ٹیرہ فازی خاں کے عوام کو مختلف اوقات  
میں خطاب کیا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ تم فارلوں نے سکتے اور سوردیں کی پوری کر  
نی۔ اس علاقے کے دُبیروں سے یوپری نے کفر گریب مسلمان رکھیوں کو مہندو سا ہو کا بعل کے

چکل سے بخت دلائی۔ شہری اور دیہاتی مسلمان کو مجبور کیا کہ شریعت کی رو سے اپنی جائیداد میں سے لوگوں کو بھی حصر دیں۔ قانون تو تبدیل نہ ہوا سکا لیکن ڈیرو غازی خاں اور صلح منظفر گزہ کے اکثر لوگوں نے شریعت کے اس قانون کی پیر وی شروع کر دی۔ شاہ جی جن دنوں اس ملاقاتے کا دورہ کرتے، اگر می کی شدت سے ان کے تمام جسم پر پھوڑے مچھیاں تکل آتیں اس کے باوجود وقار دراز ایسی ہے آب و گیاہ بیتوں میں جاتے جہاں کے لوگ بیانی کی قلت کی وجہ سے مجبور ہو کر جوہر کا پانی پیتے اور کھانے کے لیے انہیں پیاز، اچار یا سور کی دال میرتھی۔ جن گھروں میں گوشت یا دسری بہتر خواراک میرا سکتی تھی، شاہ جی نے ان گھروں سے یہ کہ کر ہمیشہ اختناک کیا۔

میں جن لوگوں کو سمجھاتے آیا ہوں، اگر ان کے ساتھ گھل مل نہ جاؤں قوان پر میری بات کا اثر نہیں ہو سکتا۔

حالانکہ یہ ضلح پیر پرستی میں پنجاب کے تمام اضلاع پر سبقت رکھتا ہے اور شاہ جی پاہتے تو ہماں کی غربت اور عالم کی سادگی سے پورا فائدہ اٹھا سکتے تھے۔ ملاقاتے کے تمن دار انہیں سونے کے برا بر وزن کرتے یہیں وہ دیہاتیوں کے ساتھ کھاتے پیتے اونھی کے گھروں میں نظر تھے، جہاں ایک طرف ڈھور ڈھنگر بندھے ہوتے اور تمام کمرہ گوبکی بدلو سے اٹھا ہوتا گر شاہ جی کی پیشانی پر کبھی ٹکن نہ پڑتی۔ تیس برس اسی جدوجہد میں گزرے جس نے اسلام اور انسانیت کے حق میں بہتر نتائج پیدا کیے۔

**ایک واقعہ** ڈیرو غازی خاں سے چالیس میل دور حاجی پورہ نامی گاؤں میں ایک بزرگ کی خانقاہ پر عرس کے دنوں لوگ جسے افعال کے مرتكب ہوتے تھے ایفا تھا شاہ جی کا گزد ڈیرو غازی خاں سے ہوا تو آپ نے مذکورہ گاؤں میں جانے کا فیصلہ کیا۔ اس ارادے کی اطلاع جب ضلع کے انگریز ڈپٹی کمشنر مشریل، اسے، گل کوہری تو اس نے شاہ جی پر پابندی حایند کر دی کہ وہ حاجی پورہ نہیں جا سکتے۔ شاہ جی نے ڈپٹی کمشنر کا یہ حکم

مان لیا لیکن شہر میں اپنی تقریر گئی منادی کرادی اور رات جلے میں ڈپٹی کمشنر محی محدث اپنی بیگم کے شاہ جی کی تقریر سنتے آیا۔ شاہ جی کو اس کا پتہ چل گیا۔ دورانِ تقریر ڈپٹی کمشنر کو خطاب کرتے ہوئے کہا،

”مرٹر ڈپٹی کمشنر! گاؤپ نے مجھے حاجی پورہ جانے سے روک دیا۔ اگر میں وہاں جاتا تو لوگوں کو بمنگ، پرس اور اسی قسم کی دوسری منشیات سنتے کرتا کہ بزرگوں کے مزارات فاتح خواہی کے لیے ہوتے ہیں، از کہ اس قسم کی برمی پیروزیوں کے لیے۔ خراب میں تمہیں اسلام سمجھاتا ہوں۔ اگر تم مجھی بھی بوی کے سلطان نہ ہو جاؤ تو میرا نام بخاری نہیں۔“  
یہ سن کر ڈپٹی کمشنر فوراً جلد گاہ سے چلا گیا۔

**ہستھکڑی** اور میں شاہ جی؛ وہ غازی خاں نگئے تو سلقوں انجاب سے پوچھا کر میاں متھی دو سبھت محمد بخار کون ہیں؟ میں انہیں ملتا چاہتا ہوں، دوستوں نے وہ پوچھی تو کہا، ان کے ہاتھ کی بنی ہوئی ہستھکڑی نے مجھے ہمیشہ آزم پہنچایا اور وہ میرے ہاتھ میں پوری اترتی ہے۔ جنوب مغربی پنجاب پولیس کے لیے ہمیشہ متھی دوست محمد نے ہستھکڑیاں میا کیں اور ہستھکڑی پرانگریزی کے حروف ایم۔ ڈی۔ ایم کندہ ہوتے ہیں جنہیں پڑھ کر شاہ جی نے انہیں ملنے کی خواہش کی۔ چنانچہ طبی ٹھکل سے متھی صاحب کو تلاش کیا گیا۔ شاہ جی ان سے ملے تو وہ بہت خوش ہوتے اور شاہ جی ہستھکڑی کے موضوع پر ان سے گھنٹوں گھنٹوں گفتگو کرتے رہے۔

ہستھکڑی کے لیے کس قسم کا لوہا استعمال ہوتا ہے؟ اس کے سلچے کیسے تیار کیے جاتے ہیں؟ اس پر کوئی سرکاری پابندی ہے یا نہیں؟ بعض مجرم پولیس کی موجودگی میں سمجھکڑی اتار کر فرار ہو جاتے ہیں، یہ کیسے؟۔

ان سوالات میں شاہ جی نے اس قسم کا مزارج پیدا کیا کہ تمام محفل کشتی زعفران بنی رہی۔

**میان کا حرم** حادثہ کربلا انسانیت کے دامن پر اس قدر خلیم داعن ہے کہ دیا گئے فرات، دجلہ اور نیل مل کر بھی اس داعن کو دھونا چاہیں تو اپنا سامنے کرہ جائیں گے۔ اسلام نے جو اصول وضع کیے تھے خانوادہ بُوت نے اپنے خون سے ان اصولوں کی پانیکی اور قیامت تک کے لیے مابطہ حیات میں ایسا منگ میں نصب کیا کہ آنے والے ہر صفر اسی پھٹنڈی پر گامز نہ کر منزل حیات کا شان پا سکتا ہے۔

مرت مسلمان ہی نہیں بلکہ بھی نوع انسان نے اس جانکاہ حادثہ کو شدید رنج و غم سے محسوس کیا لیکن دو قسم کے عوام نے واقعہ کربلا کو بظاہر زیادہ محسوس کیا۔ اول جنہیں احکام شریعت سے نا آشنا تری رہی اور اس طرح سے وہ نمائشی جذبات کا منظاہر کرنے میں زیادہ کامیاب ہوئے، دوسرے وہ ہمتوں نے امام حسین علیہ السلام کی قربانی کو بطور پیشہ کے اپنایا۔ عمر محرم کے دنوں میں تحریر داری میں جو لوگ ناز و شیون کے طریقے اختیار کرتے ہیں۔ ان میں بعض ایسے افراد بھی شامل ہوتے ہیں جن کے پیش نظر مندرجہ بالا مقصود کے سوا کوئی دوسرے اصول کا فرمائیں ہوتا۔

سال ۱۹۲۹ء کی آخری ششماہی میں جب شاہ جی ملتان گئے تو عمر مکر رسم تحریر دی کو دیکھ کر بے چین ہو گئے۔ تیرہ نفہ تک شہر کے مختلف محلوں میں اس رسم کے خلاف تغیریں کیں۔ جس کی بناء پر مخصوص خفائد رکھنے والے لوگ اس قدر مشتعل ہوئے کہ کشاہ جی کے خلاف شہر میں باقاعدہ محااذ قائم کر دیا گیا اور اس قدر اشتغال پھیلایا کہ آخری دن جب ”عام خاص بارع“ میں جلسے کا اعلان ہوا تو شہر کے خان بہادر آنیزی محترم اور سرکاری قسم کے دوسرے لوگوں نے انگریز ڈپلی گمشہر سے کہا کہ آگراج عطا اللہ شاہ نے ملتان میں تقریر کی تو وہ قتل ہو جائے گا۔ اس پر ڈپلی گمشہر نے خان بہادر سید حسن بخش گردیزی آنیزی محترم سے کہا۔

”اگر تمہارے اس اشارے کے بعد عطا اللہ شاہ قتل ہو گیا تو میں تمہیں بطور

بوم کے گرفتار کر دوں گا۔

ملتان کی فضائیہ سنی منافرت سے گدھی ہو چکی تھی اور واقعی اس دن یہ خوف تھا کہ شاہجی تسلی کر دیے جائیں گے۔ جماعتی دوستوں نے بھی شاہجی کی خدمت میں درتواست کی کراچی شہر میں آپ کے خلاف حالات اس قدر زہر لیے کر دیے گئے ہیں کہ آپ کی جان خطرے میں ہے لہذا آپ اگر آج جلسہ میں کوئی ایسی بات نہ کیں تو بتیر ہے اس پر شاہجی نے کہا:-

”میرا جواب وہی ہے جو حضرت ابو بکر صدیق نے زکوٰۃ کے محاملہ میں حضرت عمر فاروق کو دیا تھا۔ اگر تم سب ڈرتے ہو تو میں آج اکیلا جسے میں جاؤں گا اور وہی بات کہوں گا، جو میرا ضمیر کے گا۔

ملتان کی وجہی تاریخ میں اس قدر اجتماع دوبارہ دیکھنے میں تھیں آیا۔ پولیس جلسہ کے چاروں طرف ہر طرح کے کیل کانٹوں سے لیس مکھڑی ہے۔ تمام فرقے اپنی اپنی خلافت کے لیے تیار ہیں۔ دلوں میں خذبات، آنکھوں میں فون، سینتوں میں انتقام کے شعلے بوجوں ہیں کہ شاہجی اپنے حلقہ احباب کی محیت میں جلسہ گاہ پہنچے۔

دن کی روشنی آج پھر ایک میدکے ایمان کا امتحان لینا چاہتی ہے۔ شاہجی نے ایشج پر آتے ہی کلام پاک کی تلاوت شروع کی۔ قریباً پون گھنٹہ فرقات کے بعد دا سناں کر بلاس انداز سے بیان کی کہ سارا مجھ آہ و فخار کرنے لگا۔ جیسے جیسے دھوپ کی تمازت بڑھتی جاتی، شاہجی کا نور میان نکھرتا جا رہا تھا۔ دورانِ تقریر آپ نے کہا:-

”ان پاک شخصیتوں کے دن ضرور مناؤ! اچھو میں اپنے آباؤ احمداد کے نشان چھوڑ دیتی ہیں، ان کی تاریخ یہی نشان ہو کر مٹ جاتی ہے۔“

شیخ حضرات سے خطاب کرتے ہوئے کہا،

”و کون بد سخت تمیں اپنے عقیدے سے منع کرتا ہے۔ لیکن میرے عزیزو! میں تو صرف یہ کہتا ہوں کہ امام حسینؑ، فاطمۃ الزہرؓ ابی بی زینبؓ اور حسوم سکیونؓ میں تو صرف یہ کہتا ہوں کہ امام حسینؑ، فاطمۃ الزہرؓ ابی بی زینبؓ اور حسوم سکیونؓ

کے ماتم کے لیے تمہیں بازاری حوتینی ہی ملتی ہیں؟ اس طاہر خاندان کے پاک اور صاف مbas پر گندی نالی کے چھینٹے اڑاتے ہو؟ تم کیسے جینے کے لام بیوہ اپنے ہاتھ سینوں پر نہیں اللہ کے آگے پھیلا دکر وہ بھیں ان پاک روہوں کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق دے۔ میں تو تمہیں نیکی کی بات بتارہا ہوں اور تم ہو کہ میرے قتل کا سامان کر رہے ہو۔ اگر واقعی عطا اللہ شاہ قتل کے قابل ہے تو یہ سیدہ حاضر ہے۔“

اس موقع پر شاہ جی نے جذبات سے اپنا گریبان چاک کر لیا۔ میں پھر کیا تھا، سارا مجھ بے اختیار چھینیں ارنے لگا۔ اور شاہ جی بار بار کہہ رہے تھے:-

«نکالو اپنے اپنے بخرا! سید کا سیدہ حاضر ہے۔ تم نے پہلے بھی ایک سید سافرو کو قتل کیا تھا، آج پھر اس سُنت کو تازہ کرو! میں یہ بھی ہوں اور سافر بھی۔ شاہ جی اس وقت قرآن کریم کی بار بار تلاوت کر رہے تھے۔ آخر جب سارا جلسہ اپنے آنسو ختم کر چکا تو آپ نے جلسہ ختم کرنے کا اعلان کر دیا۔

جلسر کے اختتام پر خان یہاڑ پوڈھری ناظرخان ایڈریشن ڈسٹرکٹ جنرلیٹ مہمان اور حاجی راجحہ خان وال آفیسر مہمان نے آگے بڑھ کر شاہ جی کے گھٹنوں کو چھواؤ اور کہا۔

«آج شہر کا من آپ کے ایک ایک بول کا محتاج تھا۔ اللہ آپ کو جزا سے خیر دے کر آپ نے امن بھال رکھنے میں ہماری امداد کی۔“

اس جلسر کے بعد کئی سال تک تغیری داری کے جلوس میں اس بازار کا دخلنیدر رہا۔

شارواں | عیسائی قویں عالم اسلام کے خلاف ابتدائے آفرینش سے عجیب و غریب حریے استعمال کرتی آئی ہیں۔ کہیں اپنی اکثریت کے سارے اور کہیں حکمرانی کے زور پر۔ لیکن اسلام با وجود مظلوم ہونے کے صرف اپنی خفایت کی بنا پر زوال پڑھتا رہا۔

ستھوہ ہندوستان میں عیسائی حکمرانوں نے نئے نئے چلے بہانوں سے اسلام اور مسلمانوں کو دوسرا میں اقوام کی نظر میں اپنی غلامی کے زور پر رسوائرنے میں ایسی حرکتیں کیں کہ جن سے خطرہ ہونے لگا کہ مسلمان اپنی قدریں مٹا کر کھڑکی آخوش میں اماں ڈھونڈنے جا رہے ہیں، لیکن دیوبند سے فارغ التحصیل رہنماؤں نے فرنگی حکمرانوں کی تبلی کیفیت کا اندازہ کرتے ہوئے سیسہ پلانی ہوئی دیوار کی طرح سامنے آ کر حکمران جماعت کے تمام سُتھیار بیکار کر دیے۔ ۱۸۵۷ء کے بعد تو اکثر قانون ہندوستان میں ایسے وضع کیے گئے جن کی پرواہ راست زد اسلام پر پڑتی رہی۔ لیکن غیر ملکی نظام حکومت ان سے بیکارنا رکارپنا کام کرتا رہا۔

۲۳۔ ستمبر ۱۹۲۹ء کو دہلی سنٹرل اسٹبلی کے ہندو غیر مسٹر پر بلاس شاردا نے ایک مسودہ قانون پیش کیا جو آگے چل کر شاردا بل اور شاردا ایکٹ کے نام سے مشورہ ہوا۔ شاردا بل بظاہر ہندو سوسائٹی کی اصلاح سے متعلق تھا لیکن اس کے پس منظر میں ایک ایسا ادھار تھا کہ جس کی ضرب سے احکام شریعت برواہ راست متاثر ہوتے تھے چنانچہ بل پر بحث سے قبل یہ سوال سامنے آیا کہ یہ بل صرف ہندو عوام تک رہے گا یا ہندوستان کے تمام مذاہب اس سے متاثر ہوں گے۔ اور اکثر مسلمان اور کان اسٹبلی نے بغیر علماء کے مشورہ کے اس بل کی تائید کر دی۔ ۴ ستمبر ۱۹۲۹ء کو یہ بل پاس کر دیا گیا۔ نیز یکم اپریل ۱۹۳۰ء سے اس بل پر عملدرآمد ہونا منتظر کیا گیا۔

جمعۃ الحدیث نے ہند نے قرآن کریم کے واضح ارشاد کی روشنی میں شاردا بل کو مغلت فی الالٰین قرار دے کر اس کے لفاظ سے پیشتر اس قانون کو ختم کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ چنانچہ انبالہ سے پری طرف مولانا احمد سعید اور پنجاب سے سرحد تک کے اصلاح شاہ جی کے پرد کیے گئے۔

۲۴۔ ستمبر ۱۹۲۹ء سے یکم اپریل ۱۹۳۰ء تک دونوں رہنماؤں نے اپنی اپنی ذمہ داریوں

کے پیش نظر ہزاروں ناپالن بچوں کے لحاظ پڑھا کر اور عوام کو اس کی ترغیب دے کر انگریز کے اس قانون کو سہیلہ کے لیے وفن کر دیا۔ آج بھی پنجاب اور سرحد میں سیکھوں کو رانے ایسے میں گے جنین شاہ بھی نے اس زمانے میں آباد کیا تھا۔

شاردا ایکٹ جس کا قرک بظاہر غیر مسلم تھا۔ جس کی رو سے اخبارہ سال سے کم عمر کی اور اکیس سال سے کم عمر رطک کی خادی قانون پر قرار دے دی گئی تھی، جیسا فی حکومت کی قانونی قوت نے اسے ایسی زندگی بخشی کر اگر اس پر عمل درآمد ہوتا تو اسلام کے اصول بری طرح بعوف ہو جائے۔ سرگودہ، میانوالی، بھگرات، اجمل ایسے اصلاح ہیں کہ انگریزی عملداری میں یہ علاقے فوجی کرنے سمجھے جاتے تھے۔ ان پر کسی انگریزی قانون کا عاجلانہ اطلاق مشکل نہیں تھا، مگر شاہ بھی نے شب و روز کی تقریروں سے ان علاقوں میں شاردا ایکٹ کو ناکارہ بنادیا۔ ہر فرد نے شاہ بھی کی آواز پر لبیک کہا اور شاردا ایکٹ کی دھیان بکھر دیں۔

**محلہ احرار کی صدیقہ** نہرو پورٹ کی تاکامی کے باعث ہندوستان کے سیاسی افق پر واقعات کے نئے بادل اٹھاتے۔ ہاؤں کارخ اس انداز سے تبدیل ہو جا کر سارا ہندوستان تجھی محسوس کرنے لگا۔ سائنس کمیشن کی ناکام واپسی کے بعد گاندھی جی نے انگریزوں کو حلیخ کیا کہ اگر ۱۹۴۹ء کے آخر تک نہرو پورٹ کے فارمولہ کو منظور نہ کیا گیا۔ اور اسے سرکاری حیثیت نہ دی گئی تو میں حدم تشدید کی رطانی شروع کر دوں گا۔ بڑلوی حکومت گاندھی جی کی اس تجویز کو ہاؤں میں اڑا کر مستقبل کا انتظار کرتے گی۔ انگریزی حکومت کی اس بے اختناقی کے سبب دسمبر ۱۹۴۹ء کو لاہور میں دریائے راوی کے کنارے آل آمیا کا نگریں کے سالانہ اجلاس کے موقع پر گاندھی جی نے نہرو پورٹ کو دریائے راوی کی لمبی کے پرورد کر دیا۔

مسلمان رہنماؤں نے گاندھی جی اور کانگریس کی اس حکمت کو سکھوں کی بے جا حالت اور مسلمانوں سے ناالصافی قرار دے کر اپنی علیحدہ تفہیم کا فیصلہ کیا۔ چنانچہ مولانا ابوالکلام آنڈہ

کی تجویز پر نیشنست مسلمانوں نے آل انڈیا کا نگریں کے پنڈال میں پودھری افضل حق کی صدارت میں ایک اجلاس منعقد کیا۔ جس میں شاہ جی کے علاوہ مولانا ظفر علی خاں، مولانا جلیب الرحمن لدھیانوی، شیخ حسام الدین، تواجوہ جبار الرحمن غازی، مولانا مظہر علی اٹھڑا اور دوسرے مسلمان رہنماء شامل ہوتے۔ اس اجلاس میں مجلس احوار کی بنیاد رکھی گئی اور شاہ جی کو میلاد صدر منتخب کیا گی۔

**تمکین کرنے کی وجہ سے** مجلس احوار کی بنیاد کے ساتھ ہی کانگریس نے اپنے سالانہ اجلاس میں مکمل آزادی کی قرارداد منظور کر کے اقوامِ ہند کو آزادی وطن کیلئے ایثار و فربانی کی نئی دعوت دی۔ مسلمان جس نے سلطان جیدر علی طیب پور، حضرت شاہ ولی اللہ، رافی اف جہانی اور، ۱۸۵۷ء میں فرنگی سامراج کے خلاف جہاد آزادی میں نمایاں حصہ لیا تھا۔ کانگریس کی اس دعوت کو بھی قبول کر لیا۔ مجلس احوار کے رہنماؤں نے نئی عمارت کی تعمیر کو عارضی طور پر روک دیا اور سب کے سب کانگریس کے ہم تووا ہو کر آزادی کی نئی جدوجہد میں شامل ہو گئے۔

۱۹۷۹ء کے ڈوبتے ہوئے آتاب کی آخری شاخوں نے شفق میں ایسا نگ بھرا کہ  
۱۹۳۰ء کا سال خلام ہندوستان کے یہے مصائب و آلام کی بے شمار آنائیں اپنے ساتھ لایا۔  
شدُّحی اور تنگی میں تحریر کب شاہِ مسیح رسول، شاردا ایکٹھ ایسی فرقہ فاراد تحریر بیان ہنوز ہندوستان  
میں اپنے کام میں صرف تھیں۔ شاہِ جی ان کے فیصلوں سے فارغ نہیں ہوتے تھے کہ  
عیسیٰ اخوار کی صدارت نے شاہِ جی کی فدر داریوں میں مزید اضافہ کر دیا۔ جماعت نے جنگ  
ازادی میں کانگریس کے دوش بدش طائی رطنے کا فیصلہ کر کے شاہِ جی کو مزید الجاجا دیا۔  
غلام غیر ملکی آفاؤں سے آزاد ہونے کے یہے زندگی کا آخری انشاٹ نے کرمیان کا زار  
میں اپنی صفتی درست کرنے لگے۔ لفظ بردوش مجاہد شہادت کی پرموت کے گیت چڑھ  
کر شہادت گاہِ الغفت کی طرف رواں رواں ہوتے۔ سیل خانے، ہٹکڑیاں اپنانی کے

تختہ، میں گئیں، بیدرنی، انٹھی چارج، پولیس، فوج، انگریزی سامراج اپنے قلم و جو کہ  
ساری پوچی جمع کرنے میں مصروف ہو گیا۔ یہ دہی دن تھے جب لاہور میں سردار محبت سنگھ  
اور مطہری کے دت کو موت اور عبور دیا گئے شور کی سزا میں نائی جا چکی تھیں۔ اور پولیس  
انگریزی حکومت کے خلاف اپنی ناراضگی کا اظہار کر رہا تھا۔ ماتما گاندھی نے ۱۲ مارچ ۱۹۳۰ء کو  
ٹانڈی ضلع گجرات کا بھیاواڑ میں نمک بنکرا انگریزی قانون کی خلاف ورزی کرنے کا اعلان کیا اور  
بہتر آدمیوں کا جتھے کے کاپنے مرکز سے روانہ ہوئے اور گرفتار کر لیے گئے اس گرفتاری کے ساتھ  
ہی سارے ہندوستان میں نمک سینگھ گرد کی تحریک شروع ہو گئی۔

**امیر شریعت کا اعزاز** [پیشتر اذیں تحریر کیا جا چکا ہے کہ ہندوستان کی سیاسی اور مذہبی ابتوں  
نے نمک کا امن و سکون تمدید لا کر دیا تھا اور یہ خانہ ویرانی اسلام کی  
ترقی کی راہ میں سنگپ گران تھی۔ ہندو کے طرزِ عمل نے مسلمانوں کو جبوک کیا کہ وہ اپنے یہ شہادت  
کی موت تلاش کریں تاکہ ہندوستان میں نبی کیم صلی اللہ علیہ وسلم کی آبرو و محظوظہ سکے شدھی و سنگھن  
شاردا ایکیث تحریک شاائم رسول کے طریقے ہوئے سیلا ب نے کمزد اور قلیل تعداد مسلمانوں کو  
اس قدر ہر اسال کر دیا تھا کہ علمائے کرام کی اپنی ذمہ دایاں بھی مخدوش نظر آنے لگی تھیں خطیب  
شرکی اذان بے اثر ہو رہی تھی۔ صحنِ حرم اور مسجد کے مینار اپنی رونق کی تلاش میں سرگردان تھے  
کہ مارچ ۱۹۳۰ء کے آخری دنوں لاہور میں انجمن خدام الدین کا سالانہ اجلاس منعقد ہوا جس کی  
صدارت دیوبند کے شیخ الحدیث حضرت حلام اور شاہ صاحب کاشمیری نے فرمائی۔ وقت  
اویحات کی موجودگی میں علمائے ہندوستان کا یہ تاریخی اجتماع تھا۔ دوسرا سے علماء کے  
ساتھ شاہ جی بھی اس جلسے میں شرکیت ہوئے۔ ہزاروں کا اجتماع تھا۔ صدارتی تقریر ہو  
رہی تھی کہ شاہ جی جلد گاہ میں پہنچے۔ حضرت اور شاہ صاحب فرار ہے تھے:-

«دین کی تقدیم گلزار ہی ہیں۔ کفر چاروں طرف سے یخار کر چکا ہے۔ اس  
وقت مسلمانوں کو اپنے لیے ایک ایسا اختیاب کرنا چاہیے۔ اس کے لیے

میں سید عطا اللہ شاہ بخاری کو منتخب کرتا ہوں۔ وہ نیک بھی ہیں اور بہادر بھی۔ اس وقت تک انہوں نے قتلہ شاہ قریب رسول اور شاردا ایکٹ کے سلسلے میں جس جو ات اور دیگری سے دین کی خدمات انجام دی ہیں، آئندہ بھی ان سے ایسی ہی توقع ہے۔

یہ کہ حضرت انور شاہ صاحب نے اپنے دونوں اتر شاہ بھی کی طرف بڑھائے اور شاہ بھی نے اپنے دونوں اتر حضرت انور شاہ صاحب کے ہاتھوں میں رے کر فرمایا۔ آپ یہ سمجھیں کہ حضرت نے میرے ہاتھ پر بیعت کی بلکہ حضرت نے مجھے اپنی خلائق میں قبول فرمایا ہے۔

یہ جملے کہ کہ کر شاہ بھی زار و قطار رونے لگے اور ان کا سارا جسم کانپنے لگا اس کے بعد ہاتھی چمای بھی کی تعداد پانچ صد تیس دقت شاہ بھی کے ہاتھ پر بیعت کی۔ ان میں مولانا خلف اعلیٰ خاں، مولانا حبیب الرحمن لد صیافی، مولانا احمد علی لاہوری معرفتست تھے۔

حصول زندگی میں مذہب ایسے جذبات کا مجموع ہے جس سے عقل انسانی احاطہ فرمیں کر سکتی اور نزہی فکر و تدبیر میں ان کا وزن کیا جاسکتا ہے۔ جنون شوق ہی البتہ اس کے کو محظوظ کرتا ہے پھر مزروع کی آگ ہو یا دریا سے نیل کی مویں وہ ان تمام خطرات کی دھوپ پر دیک کرتا ہے۔ ۱۹۷۵ء سے ۲۰۰۰ء تک فرنگی ملداری میں کفر و ارتاد نے اصول اسلام داعی اسلام اور مسلمانوں پر وقت کے مختلف موڑوں سے جس طرح بے جا باخت باری کی حضرت امیر شریعت سینہ پر ہو کر ان سے مگرائے اور بارا دھوتے۔ حضرت انور شاہ صاحب اور دیگر پانچ صد مقدمہ علماء کا سید عطا اللہ بخاری کو امیر شریعت کا اعزاز بخشنا اُنہی خدمات کا صدر مقام اور ہنوز مستقبل کی کئی امیدیں ان سے وابستہ تھیں۔

لہ، آئندہ شاہ بھی کی بجائے امیر شریعت کا لفظ آئے گا۔

امر وہ میں جمیعتہ علماء تے ہند کا اجلاس | ماتما گاندھی کی گرفتاری کے بعد تیرہ گروہ کی تحریک  
میں خاصاً بیجان پیدا ہو گیا اور رسول نافرمانی کے

ذریعے رضا کار رکار کرن، رہنمای جیل خانوں میں جا پکھے تھے۔ مجلس احوار کے سواباتی مسلم چاہیئں  
اور خاص کر جمیعتہ علماء ہند بوجنود روپورٹ میں اخلاف کے باعث کانگریس سے انگریز سے  
ہو چکی تھی ابھی کسی نتیجے پر نہیں پہنچی تھی۔ مولانا حسین احمد مدینی آزادی وطن کی تحریکات میں  
کانگریس سے اشتراک کے حامی تھے۔ مولانا شیراحمد عثمانی مولانا اشرف علی ممتاز نوی انگریز  
اپنی راستے رکھتے تھے۔ نزد روپورٹ سے علیحدگی کے باعث علی برادران نے بھی جمیعتہ العلماء  
علیحدہ بنائی تھی جسے دوسرے گروہ کی تائید حاصل تھی۔

ہندوستان میں اس کشمکش نے مسلمانوں کو من جیٹ القوم کسی فیصلے پر مسخرنے کے  
لیے مجبور کیا تھا۔ چنانچہ اول الذکر گروہ نے ۲۷۔ مئی ۱۹۴۰ء کو امر وہ مذکور مرآڈ آباد میں اپنا  
ایک اجلاس منعقد کرنے کا فیصلہ کیا۔ جمیعتہ علماء کا یہ تاریخی اجتماع محتاج محتاج میں جمیعت  
کی آئندہ پالیسی پر خورہونا تھا۔

امیر شریعت پنجاب میں سول نافرمانی کا آغاز کر پکھے تھے۔ حکومت ان کے مقابل  
آچکی تھی اور گرفتاری کی تیاریوں میں تھی کہ مولانا جبیب الرحمن لدھیانوی نے بیوان دنوں  
گرفتار ہو کر لدھیانہ جیل میں تھے، امیر شریعت کو کسی طرح جاندھر سے لدھیانہ بلاجھیا۔ امیر  
شریعت لدھیانہ ڈھونڈ کر جیل کے پر ٹنڈٹنڈ پڑت من موہن کی موڑ میں لدھیانہ پہنچے  
اور قصف رات گئے پر ٹنڈٹنڈ جیل کے ذریعے ہی مولانا جبیب الرحمن سے ملے وہیں  
فیصلہ ہوا کہ امیر شریعت راتوں رات پنجاب کی حدود سے نکل کر امر وہ پسختے کی کوشش  
کریں تاکہ جمیعتہ علماء کے ہند کو مجبور کیا جائے کہ وہ بلا شرط آزادی وطن کی تحریک میں  
کانگریس سے اشتراک کرے۔ چنانچہ ۱۴۔ مئی کو امیر شریعت امر وہ پہنچ پکھے تھے۔

علی برادران کی جمیعتہ العلماء کا اجلاس بھی امنی تاریخیوں پر دہلی میں ہو رہا تھا دہلی

جا عیین اپنی اپنی جگہ بقدح تھیں۔ مجھیتہ علامے ہند کے خلاف امر وہ سرکے خالقین نے مشورہ کر دیا تھا کہ یہ ہندوؤں کی زرد خدید ہیں، وہابی ہیں، بحمدی ہیں، پیرویوں کے دشمن ہیں۔ انگریزوں سے لے کر مسلمانوں کو نقصان پہنچانا چاہتے ہیں، غیر وہ! اس پروپگنڈے سے سے گمراہ ہو کر تھامی رضا کاروں نے مجھیت کے جلوس کا ارادہ منسوخ کر دیا لیکن امیر شریعت نے امر وہ پہنچ کر حکم دیا:-

”آج ہم مفتی ہیں۔ جلوس کے نکالے جانے پر ہمارا فتویٰ چلے گا۔ لہذا

امر وہ سرکے بازاروں میں جلوس لٹکے گا اور اس کی رہنمائی ہم خود کریں گے۔“

جلوس ہری بیاس میں مجھیتہ علماء کے رضا کاروں نے اونٹوں پر لکھا اور ہر اول دستے میں امیر شریعت کا ادنٹ سب سے آگے تھا۔ یہ ۲۔۴۵ کا واقعہ ہے۔ اسی رات امر وہ میں امیر شریعت کی تقریر کا بھی اعلان کیا گیا جس میں خالقین نے اپنی پوری قوت کا مظاہرہ کیا۔ لیکن امیر شریعت کی تقریر یوں بعد تماز عشا شروع ہو کر رات تین بجے تک جاری رہی میں کسی کو لب کشانی کا موقع نہ ملا۔ دورانِ تقریر دو آدمی یہے ہوش ہو گئے۔ یہ دونوں راستے میں اختلاف رکھتے تھے لیکن امیر شریعت کی تقریر سے ایسے متاثر ہوئے کہ ان کے اعضا شل ہو گئے۔

۲۔ میئی کو مجھیتہ علامے ہند کا تاریخی اجلاس مولانا سید معین الدین اجمیری کی صدارت میں شروع ہوا جس میں مولانا حفظ الرحمن سوہاروی کی تجویز پر بحث شروع ہوئی کہ مجھیتہ علامہ ہند کو کامگر س کی تحریک سول نافرانی میں شامل ہو جانا چاہیے۔ اس تجویز کی تائید مولانا حسین احمد منی نے کی۔ اس قرارداد کی مزید تائید میں حضرت امیر شریعت نے تین دن، ر، گھنٹے تقریر کرتے ہوئے دلائل دیے ہیں کہ انبار نگاہ دیے۔ اس تاریخی تقریر کے مختصر جملے ہاتھ لگئے ہیں جو حسب ذیل ہیں:-

”علامے کرام! خلافت کی تحریک کے بعد ایک اور وقت آیا ہے کہ ہم

عالم اسلام کے دشمن فرنگی سے جس کی حکومت میں سورج غروب نہیں ہوتا مگر اسلام کے غروب ہونے کا خطرہ بڑھ رہا ہے الیبی جنگ رہیں کروہ ہندوستان کو چھوڑنے پر مجبور ہو جائے۔ اگر ہم بحیثیت مسلمان انگریز کو یہاں سے نکلنے میں کامیاب ہو گئے تو یاد رکھیں اس سے نصرت عرب ریاستیں بلکہ تمام بلا د اسلامیہ ہمیشہ کے لیے آزاد ہو جائیں گے۔

میں ہندو کو بھی اپنا دوست قرار نہیں دیتا۔ لیکن ان کی دشمنی ساحل ہند تک محدود ہے مگر انگریز تو سمندر پا تک اسلام کا تعاقب کر رہا ہے۔ اگر میں اپنے چھوٹے دشمن دہندو کے ساتھ مل کر انگریزا لیے اسلام کے بڑے دشمن کو ٹکست دے سکوں تو میں سمجھتا ہوں کہ یہ سودا کوئی مبتکا نہیں ہو گا۔

علمائے کلام! اگر میرا بس چلے تو میں انگریزوں کو ارتقے کے لیے سورڈ سے اتحاد کرنے میں بھی گزیزہ کروں۔ کیونکہ وہس کی زندگی سے اسلامی تہذیب و تقدیم اور انسانیت کی موت ہو جائے گی اور اس کی موت سے اسلام اور مسلمان زندہ ہو جائیں گے۔ اسلامی ممالک میں اتحاد بڑھے گا۔ مسلمانوں میں روح جاگ اٹھے گی۔

جو مسلمان انگریزی فوج میں بھرتی ہو کر خانہ کھبہ پر گولی چلاتا ہے اور پیر کے روشنہ پر جملہ اور ہوتا ہے وہ پھر اپنے مقامات مقدسہ کی حفاظت کرے گا۔ لہذا میری درخواست ہے کہ آپ دین اسلام کے لیے، مسلمانین عالم کی آزادی کے لیے کامگرس سے تعاون کریں۔

ہندو اتنا طاقتور نہیں ہے کہ ہم اس سے خالف ہو کر عالم اسلام کی امداد کو نظر انداز کر دیں۔ یار لوگ کہتے ہیں کہ ہندو مسلمان کو کہا جائے گا۔

حضرات ایکس قدر جھوٹ ہے۔ یہ مرغی کی ایک مانگ تو کھانیں سکتے  
دہ میرے ایسے مسلمان کو کیسے ہضم کر سکتا ہے۔

ہندو تہذیب یا اس کی دشمنی گھنگا سے کاشی تک ہے لیکن اسلام ایک  
مالیگر نہ ہب ہے جس کی بنیاد سمندر کی اتحاد گلائیوں سے آسمانوں کے  
آخری جہاؤں تک ہے۔ اگر اس بنیادی اور پچھے مذہب کی خاظت  
چاپتے ہو تو میانی حکمرانوں سے ہندوستان کو نجات دلاو۔

اپنی تقریر کے دوران امیر شریعت قرآن کریم سے سورہ بقر کے اکثر حصے تلاوت  
کرتے رہے۔ آخرین دن کی مسلسل بحث کے بعد، منی کو محییہ علائے ہند نے مولانا  
حنظہ الرحمن کی قرارداد کو بغیر کسی اختلاف کے منظور کر لیا۔

**وارث گرفتاری** | پنجاب پولیس امیر شریعت کے وارث لے کر امرد ہر پچی دوسری  
طرف امرد ہر میں امیر شریعت نے جو تقریر کی قانون نے لے سے  
بھی پسند نہ کیا۔ چنانچہ ایک وارث یہاں بھی تیار ہو گیا۔ اور امرد ہر کی پولیس آج کسی  
وقت امیر شریعت کو گرفتار کر لے گی۔ یہ سن کر مقامی کارکنوں نے، منی کو رات کو  
امیر شریعت کی تقریر کا اعلان کر دیا۔

پولیس اس خیال میں رہی کہ دن کی گرفتاری سے عوام میں ہنگامہ نہ ہو۔ رات جب  
جلیس سے فارغ ہو کر قیام گاہ پر آئیں گے گرفتار کر لیں گے۔

جلیس کی ابتدائی تقریر مولانا احمد سید دہلوی کی تھی لیکن لوگ امیر شریعت کی تقریر کے  
منظرنے۔ پولیس اپنی جگہ مطمئن تھی۔ رات دو بجے مولانا احمد سید نے اپنی تقریر کے  
دوران گھٹری دیکھ کر کہا:۔

”اوہ! کافی رات جا چکی ہے اور آپ لوگ سید عطا اللہ شاہ کی تقریر  
کے انتظار میں ہوں گے چلو ہم سن لینا۔ اب میں جلسہ برخاست کرتا ہوں۔“

اس علاں کے بعد پولیس امیر شریعت کی تلاش میں بھلی تو معلوم ہوا کہ جلسہ شرمند ہوتے ہی امر و ہر سے نکل گئے تھے۔ اب آیا ہوا شکار ضائع ہوتے پر شکاری کس قدر شرمند ہوتا ہے۔ امر و ہر کی پولیس پر اقدام کی ناکامی پر سخت شرمند ہوئی۔

دوسرے دن اطلاع میں کہ امیر شریعت ال آباد سوراچ بھون میں پنڈت موتی لال نہرو کے ہاں مہان ہیں۔ پنڈت جی امیر شریعت کی تقریر اور تلاوت قرآن کریم سے متاثر تھے۔ رات ال آباد میں امیر شریعت کی تقریر ہو رہی تھی کہ پولیس نے چاروں طرف سے جلسے کا محاصرہ کر لیا۔ پولیس کی اس حکمت سے امیر شریعت کی گرفتاری کا مشہہ ہوا تو دیکھتی نظریوں نے جلسہ کاہ میں جو ایک منٹ پہلے روشنی سے بعتر نور تھا تاریک اندر چرا دیکھا اور اتنے میں مسلم ہوا کہ امیر شریعت اپنے میزبان کی کارپار ال آباد سے جا چکے ہیں حالانکہ وہ سوراچ بھون ہی میں مقیم تھے۔ دوسرے روز جب پولیس کو اطمینان ہو چکا کہ امیر شریعت ان کی حدود سے نکل گئے ہیں تب امیر شریعت پنڈت موتی لال نہرو کی ہمراہی میں آگئے پہنچے۔ جلسے کا اہتمام پیشتر سے ہو چکا تھا پر وہ گرام کے عین مطابق وقت پر امیر شریعت کی کار تکمیل کے میدان میں پہنچی۔ لوگ ہزاروں کی تعداد میں فرش رہ تھے۔ خطبہ مسنون کے بعد حسب عادت جمع پر ایک طاڑی نظر ڈالی تو ایک کوئی سے آواز آئی۔

”تم نے اگر حکومت کے خلاف یا کامگریں کے حق میں کوئی بات کی تو قتل کر دیے جاؤ گے۔“

جیسے ہی امیر شریعت نے اس آواز کی طرف توجہ دی تو شہر کے قصاب ہاتھوں میں چھڑ سے اور کلماظیاں اٹھائے ایک کونے میں کثیر تعداد میں کھڑے تھے اور دیکھتے ہی دیکھتے مجھ پر جیر کہ امیر شریعت کے سامنے آکھڑے ہو رہے تھے۔ بلوایوں کی اس چکن سے جلسے پر خوف و ہراس طاری ہو گیا۔ خود پنڈت موتی لال نہرو پر لشان ہوئے پولیس

بطور تماشائی کے سامنے کھڑی یہ چینل دیکھتی رہی۔ اتنے میں امیر شریعت نے قرآن کریم کی تلاوت شروع کر دی۔ اور سورہ بقر کے دور کو ع پڑھ کر ترجمہ کرنا چاہا لیکن مقصودوں نے اس کی بھی اجازت نہ دی۔ اسی کشمکش میں نصف رات بیت گئی۔ شاہی قلعہ اور تاج محل کی پرشکوہ عماریں مسلمان کے اشھاط کی ماندہ قابل خورد یواروں کو گرتے دیکھ کر اور خاموش ہو گئیں جیسے جیسے رات بیکتی جا رہی تھی جلیسے پر زندگانی کا غلبہ پڑھ رہا تھا۔ مگر امیر شریعت اور ان کے قاتل آمنے سامنے کھڑے تھے مگر انہوں کو خوف نہ ہے کہ میں چاہ لے کے ٹلوں

سر ہے زانو ہے سیحا کہ مری بات رہے

اس کھینپا تانی میں مرتع سحر نے اذان دی اور امیر شریعت نے سورہ یوسف کی تلاوت شروع کر دی۔ رات کی موت پر طلوعِ سورہ کا نہر الاضمیت ہوئے زندگی نے انگڑائی لی۔ اگرہ کے عالم نے رات بھر تماشہ دیکھا کہ قاتل درستول مقتول میں اپنی ذمہ داریوں کے تول تُل رہے ہیں گردنے قاتل کے ہاتھ اٹھے اور نہ مقتول کی گرد بن جھکی۔

کلام اللہ اور امیر شریعت کی زبان، نیسم صبح چاہی، ان سب نے قاتلوں کے عزائم پر نیند کا بوجھ ڈال دیا۔ امیر شریعت نے تقریباً شروع کی جو دن کے تو بجے تک جا رہی رہی۔ گو سامعین کی تعداد میں بدستور کی آتی گئی، مگر معکر بحق و باطل میں امتیاز کرنے والے عشاقوں بدستور بھے رہے۔ اس دوران مخالفین کو زبانِ درازی کی جو اس نہ ہوئی تا انکے صبح سب کے سب امیر شریعت کے قدموں میں آگرے اور رات بھر کی گتھائیوں کی ہزار بار معدودت چاہی۔

قاتلا و حملہ انک کی میتیہ گرہ کے دونوں حکومت کی طرف سے ہر ضلع کی پولیس کو اختیار تھا تو گرفتار ہو چکے تھے اور کچھ روپوش ہو کر تحریک کی رہنا تھی کہ رہے تھے۔ کانگرس کی سرگرمیاں خلافت آئیں قرار دی جا چکی تھیں لیکن امیر شریعت کی سرگرمیاں گورنمنٹ آف انڈیا کے لیے قابل اعتراض ہی تھیں تا قابل برداشت حد تک پہنچ چکی تھیں ساہیں وقت تک سپنجا۔

اور صوبہ یوپی سے امیر شریعت کے خلاف بیس داریت گرفتاری چاری ہو چکے تھے اور انگریزی قانون کے محافظہستان پاسے امیر شریعت کی تلاش میں سرگردان تھے۔ امردہ اور اگرہ کی قوت کے بعد حکومت اور حکومت پرست نئے مخصوصے باندھنے لگے جس سے وہ طریقے ہوتے طوفان کا راستہ روک سکیں۔

صوبہ یوپی سے فارغ ہو کر امیر شریعت بھی پہنچے۔ حالات فرنگی قانون سے بخاوت کا حلم تھا میں کھڑے تھے۔ واقعات کے ہاتھ سامراج کے خلاف جلتی آگ کو اپنے دامن سے ہوا دے رہے تھے۔ ساحل سمندر سے ہٹکراتی ہوئی موجوں نے آگ کے بڑھ کر امیر شریعت کے قدم لیے۔ رات بند روڈ پر جبے کا اعلان کر دیا گیا۔ لاکھوں کی آبادی کا شہر بند روڈ پر اُتمڈایا۔ اگر کی شکست کا انتقام لینے خواجہ تاشان برطانیہ را پہنچے ارادوں سے مسلح جسے کی صفت اول میں جگہ سنجال چکے تھے۔

قانون اور وقت جب ایک دوسرے سے متقادم ہوں تو دلوں سے بخاوت کا پھٹ نکلا۔ اپنے کی بات نہیں۔ آزادی ہند کی تحریک میدانوں سے نکل کر پہاڑوں اور سمندری سک جا پہنچی تھی۔ بخاوت کے الاؤ اس قدر روشن تھے کہ برطانوی راج کا وجود خطرے کے قریب پہنچ چکا تھا۔ یہے وقت میں برطانوی باغی کا بھی پہنچنا حکومت کے لیے ناپسندیدہ تھا۔ میکڑیوں کا شہر جہاں چینیوں کے دھوکیں، سمندر کی وسعتوں کو بادلوں کا فریب دیتے ہیں۔ یہاں کے انسان دولت کے انبار پر کھڑے ہو کر انسانیت کو بہت اونچائی سے دیکھتے ہیں۔ کارخ امریکی بلند و بالا چوٹیاں آدمی کو دیکھتے میں جہاں سبھی فریب خودہ ہوں وہاں انگریز کے خلاف بات کرنا اپنے سمجھت کو بگڑھے ہوئے ساچے میں ڈھانہ ہے لیکن امیر شریعت نے پہنچ کے حوالم کو خطاب کرنے کا فیصلہ کر لیا تھا تاکہ انگریزی سامراج کے خلاف جلتی ہوئی بھٹی میں سزید ایندھن کا اضافہ ہو سکے۔

امیر شریعت نے خطبہ مسنونہ کے بعد تقریر شروع کی۔ وہ کہہ رہے تھے۔

”غلامی سب سے بڑا گناہ ہے۔ اگر اس گناہ سے نکلن ہے تو اس سے بہتر

کوئی موقع نہیں کہ ہم انگریزوں کے خلاف پر امن ڈالنی میں شرکیک ہو جائیں۔“

یہ فقرہ ابھی ناسکمل تھا کہ مجھ سے کسی نے تیز دھار کی چھری امیر شریعت کی طرف زور سے چھینکی، جسے ایک نوجوان نے جلدی سے آگے بڑھ کر اپنے سینے پر روک لیا۔ یہ ضرب اس قدر شدید تھی کہ مقتول ہو گیا۔ مقتول نورخاں نافی کو ہٹ کار ہے والا ایس سال نوجوان تھا۔ نورخاں کی موت سے امیر شریعت کی جان بچی۔ لیکن نورخاں کے خون سے غیر علکی سامراج کا وقار آخر کو مت کر رہا۔ گوتاں لر قاتل ہو سکا مگر تحقیق پر مسلم ہوا کہ چھری نہ آؤ دیتی۔ اس افراد فرمی میں امیر شریعت پولیس کی گفت سے سچ نکلنے میں کامیاب ہو گئے۔

کرفتاری | آگرو اور بیجنی کے قاتلانہ محلوں کے بعد امیر شریعت نے اس ضلع کو چھوڑ دیا۔ اس سے سمجھا۔ اور یہاں سے ایک ماہ کے پیدل اور سنگلاخ راستوں پر خاموشی سے سفر کرنے کے بعد کلکتہ پہنچنے میں کامیاب ہو گئے۔ بندوستان بھر میں ہر ضلع سے گرفتاری کے واہٹ جاری ہو چکے تھے۔ حالات کے فیر ملنن ہونے کے باعث امیر شریعت کے لیے ایک جگہ قیامِ فیصلہ تھا۔ گلکتہ کے وام جو ۵،۰۰۰ روپے ( تقسیم بیگان ) سے انگریزوں کے خلاف دہشت پسندی اختیار کر چکے تھے، کانگریس کی تحریک سے بھی تعاون کر رہے تھے۔ امیر شریعت کے اس صوبیں دوڑے سے سیاسی حالات کو اور جلال مل گئی۔ آپ نے دیہات، تسبیات اور شریعہ عزادم کو انگریزوں کے خلاف ایجاد پر ایجاد۔ آئی۔ ۱۹۰۵ء۔ اگست ۱۹۰۳ء کو دنیاچ پور ( بیگان ) میں دفعہ ۸۰ کے تحت گرفتار کیے گئے۔ گواہنٹ توہینت تھے لیکن مقدمہ صرف ضلعی پور کی ایک تقریر پر چلا۔ چونکہ کانگریس نے انگریزی علاتوں سے عدم تعاون کا حکم مسے رکھا تھا لہذا امیر شریعت عدالت کی تمام کارروائی سے الگ رہے۔ آئی۔ ۱۹۰۷ء۔ ایک توپر ۱۹۰۳ء کو چھوڑا۔ قید کی باشقت سزا ہوئی۔

علی پور جیل سے آپ کو ڈم جیل میں تبدیل کر دیا۔ جہاں تمام ایام امیری گزارے۔

## باب سوم ————— ۱۹۷۰ء۔ تا ۱۹۷۳ء۔

**ڈم ڈم جیل** جیل خانہ اس متوک و نیا میں ہوتے کے باوجود اپنے آئین کی منفرد حیثیت رکھتا ہے اس کے ہرگوشے میں ظلم و انصاف کے دریان ٹکڑا ڈھندا ہے۔ ابھی حکومتی جیلوں میں سیاسی قیدیوں سے بچن ایسے ضابطے منواتے رہے جسے نہ ضمیر پسند کرتا تھا اور نہ ہی دانش اس پر رضامند ہوتا تھا۔ ۲۰۔ اکتوبر ۱۹۷۳ء کو امیر شریعت جب ڈم ڈم جیل میں داخل ہوتے تو پرمنڈنٹ جیل سٹریمن رجولڈیں بھائی دشیت پسندوں کے ہاتھوں مارا گیا ہے امیر شریعت کو حکم دیا کہ وہ اپنے مر سے گاندھی کی پ آثار دیں۔ یورپیں پرمنڈنٹ کے مطابق پر امیر شریعت نے کہا:-

«اوّل تو یہ گاندھی کیپ نہیں، اجل کیپ ہے۔ اور یوپی کے اکثر شرقی ایسے پہنچتے ہیں۔ دوسرے میں اسے کلاس کا قیدی ہوں۔ مجھے اپنا ہر طرح کا ذاتی لباس پہننے کا قانوناً حق ہے۔»

پرمنڈنٹ نے جواب میں کہا:-

«علماء کی راستے ہے کہ یہ گاندھی کیپ ہے لہذا آپ اسے جیل کے اندر نہیں لے جاسکتے۔»

امیر شریعت:- «میں خود عالم ہوں اور میں جانتا ہوں کہ دیونبد کے علماء عام طور پر یہی کیپ پہنچتے ہیں لہذا میں اسے نہیں آمروں گا۔»

یہ بحث تمام دن رہی۔ لہذا امیر شریعت کا یہ بجھ ہوتے۔ لیکن اتنا کہ

روانی بڑا کے اختتام تک وہ نہ زراعت بنی رہی۔ جیل میں نوں نے پرمند نہ سمجھیں کہ جیل کو لا محدود اختیار سونپ رکھے ہیں۔ تڑپتے ہوئے جانور کی طرح قیدی کا تماسہ تو کیا جاسکتا ہے لیکن سجمل کے زخوں پر مر ہم کارواج اس تقلیل میں نہیں۔ امیر شریعت گو ٹبری حیثیت کے قیدی تھے لیکن تھے تو قیدی۔ زنجیر سونے کی اور نوراک میں یا قوت استعمال ہوں تب بھی نفس قفس ہے، قفس آشیاں نہیں ہوتا۔

### ارستم زمان سے ملاقات

دنیا کے خرد نہ اور فتنہ پہلوانی میں اپنے وقت کے استزمان غلام حسین عرف گما پہلوان نون والے کے آباد احمدزادج سے تحریکاً دیوبندی پذیر شریعت مدارج گلاب سنگے والی کشیر کے تشدید کے باعث کشیر چورڑک اور تراپا بار ہو چکے تھے۔ ان کے والبڑے بخش پہلوان سیپا پور نامی ریاست کے سرکاری پہلوان تھے۔ اور میں ان کی شادی ریاست کے نامی گرامی نون پہلوان کی رٹکی سے ہوئی جس کے بطن سے غلام حسین نے جنم لیا۔ والد کی موت کے بعد غلام حسین کی پورو شش ان کے ننانوں پہلوان کے پرداہ ہوئی۔ پونکدا تبدائی زندگی نون پہلوان کی گود میں پروان پڑھی تھی لہذا ساری زندگی گماں پہلوان نون والے کہلواتے رہے۔

نسیں ایسا زکی، اگر ایسے دوں میں بھی روشن ہوتی ہے، جن کے نزدیک یہ امتیاز گزنا کی آخری منزل قرار دی گئی ہے۔ امیر شریعت اور ارستم زمان گماں پہلوان کے نزدیک نظر ابر کوئی ٹانڈا نہیں ملتا لیکن ڈوگرہ شاہی کے تائے ہوئے کشیری خاندان جب پنجاب آکر آباد ہوئے تو ہماروں کا یہ ٹولہ ایک ایسی بادری اور خاندانی عصبت اپنے ساتھ لایا کہ مقامی باشندوں کے رسم و رواج انہیں اپنے اندر جذب نہ کر سکے۔ امیر شریعت کشیری ارستم زمان کشیری اور نوں اور ترس میں مقیم۔ اس کے علاوہ امیر شریعت کی یہ ہابی (لا ۸۵ بہ) حقی کہ پڑیا مگر یا مکر میں شیر کو ادا کھاؤں میں پہلوانوں کو دیکھنا بہت پسند کرتے۔ ان وجہ کی بنا پر امیر شریعت اور ارستم زمان کے، رہیان کئی رشتہ مشترک تھے۔ چنانچہ جب کبھی فرستہ ہوتی امیر شریعت

رسام زمان سے ملنے جاتے اور اکثر رسم زمان بھی لاہور یا امیر ترسیں انہیں ملنے آتے۔

ان دنوں رسم زمان بھگال کے دور سے پرستھے کر انہیں امیر شریعت کے ڈم ڈم جل میں قید ہونے کی اطلاع ملی۔ ملاقات کا قعدہ لے کر پہلوان جیل پہنچے تو امیر شریعت اور پرمند نٹ کے درمیان چلپش آڑنے آئی۔ امیر شریعت کی خواہش تھی کہ پہلوان اندر اگر ملاقات کریں اس میں ان کا احترام تھا۔ لیکن پرمند نٹ کا تھا صفاتھا کہ امیر شریعت حامی قیدیوں کی طرح جنگلے میں ملاقات کریں۔ اس میں امیر شریعت کی توہین متھی کرو اسے کلاس کے شاہی قیدی تھے۔ سارا دن اسی کھینچتا نامی میں گزر گیا۔ آخر پرمند نٹ کو ہارنا نی پڑی اور رسم زمان نے جیل کے اندر امیر شریعت سے ملاقات کی۔ اس موقع پر بھگالی قیدیوں نے خواہش کی کہ پہلوان کپڑے انداز کر اپنے بدن کی نمائش کریں۔ قیدیوں کے تقاضے پر دنوں سکرانے اور رسم زمان نے لفکو ٹھاکر کے اپنے جسم کی نمائش کی تو بھگالی قیدیوں نے بے اختیار کرنا ہے انس! (ارسے یہ انسان)

امیر شریعت نے ایام امیری صافی نہیں کیے بلکہ سوشل کما زنامی بھگالی قیدی سے آپ نے انگریزی پڑھنی شروع کی اور سوشل کما امیر شریعت سے قرآن کریم پڑھتا رہا۔ مستبدال تعلیم کی دو نشیں ہوتیں۔ صحیح سوشل کما قرآن کریم پڑھتا تھا اور شام کو امیر شریعت انگریزی پڑھتے۔ وقت اسی طرح گزرتا گیا۔

لہٰٰہی آخر جنوری ۱۹۳۱ء میں "کاندھی اور دن پیکٹ" کے تحت نیکیں سنتہ گڑ کی ٹڑائی بند کر دی گئی۔ تمام سیاسی قیدی رہا کر دیے گئے۔ امیر شریعت بھی راسی موقع پر رہا ہوئے۔

بہادر پہر حال بزدل نہیں ہوتا۔ امیر شریعت کے چاپ سید معتمم شاہ پولسیں آفیسر تھے اور ان دنوں کلکٹر میں تعینات تھے۔ جیل سے رہا ہو کر امیر شریعت چند دنوں کے لیے انہی کے ہاں ٹھہرے تو خطرات نے احاطہ کر لیا لیکن دیندار آفیسر نے انگریز کے باغی کو

پناہ دینے میں کسی قسم کی غاریبوں نہ کی۔ قانون اور فرائض کے دو میان دل و دماغ متعادم رہے لیکن خاندانی شرافت نے مہمان بھیجیے کے لیے پیشانی کو شکن آؤ دیں ہوتے دیا۔

**مجلس احوار کی تشكیل تو** ۱۹۳۱ء جولائی اکتوبر کو اسلامیہ کالج لاہور کے جیسا ہے ہاں میں احوالہ فرنز

کا پلا الجلاس مولانا جیب الرحمن لٹھیانوی کی صدارت میں  
معتمد ہوا جس میں امیر شریعت پودھری افضل حق، خواجوہ عبدالرحمن خازی، مولانا طفری خاں  
شیخ حام الدین، مولانا محمد وادود غزنوی امولانا مظہر علی انظر اور دوسرے مسلمان رہنماء شامل ہوئے۔  
اس اجلاس کی آخری قرارداد میں جداگانہ انتخاب کی پروازور حیات کی گئی جس سے کامگیں  
اور ہندو پریس خصوصاً حواس باختہ ہو گئے۔ اجلاس کے اختتام پر پنجاب بھر میں احوار کے  
دفاتر قائم کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔ یہ کام حضرت امیر شریعت کے پرد ہوا اور آپ اپنے رفقاء  
کو لے کر اس پروگرام کو سرانجام دیئے کے لیے پنجاب کے دورہ پر روانہ ہو گئے۔

**گاندھی جی سے ملاقات** اسی سفر کے دوران پنجاب کی حدود سے نکل کر جب امیر  
شریعت دہلی اور یوپی کے اصلاح میں پہنچے تو گاندھی جی  
کی لندن روانگی کا پتہ چلا۔

گاندھی جی دوسری گول میز کا فرنز میں شمولیت کے لیے لندن روانہ ہوتے رہے  
تھے۔ احوالہ رہنماؤں کی رائے تھی کہ انگریز کی میز پر بیٹھ کر ہندوستان کی قسمت کا فیصلہ خلاف  
مک کا لیڈر نہیں بلکہ غیر ملکی حکومت کا اقتدار ہی کر سکتا ہے۔

۴۔ اگست ۱۹۳۱ء کو گاندھی جی جب بھی پہنچے تو امیر شریعت مولانا جیب الرحمن کے  
ساتھ انہیں ملتے کے لیے بھی پہنچ گئے۔ آپ نے گاندھی جی کو گول میز کا فرنز میں شمولیت سے  
منع کیا۔ گاندھی جی نے احوالہ رہنماؤں کی رائے کھوڑن تو دیا لیکن لندن جاتے کا ارادہ ترک نہ کیا۔

**میکلین کا لیج کا حادثہ** ستمبر ۱۹۳۱ء کے آخر کا واقعہ ہے کہ میکلین کالج لاہور کے انگریز  
پر سپل مژرو میکلین نے مسلمان طلباء کی دل آزاری کرتے ہوئے

کلاس میں سعینہ اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی پر ایسے دیکھ جائے کیونکہ جس سے سلام  
طلباً رہا آپ سے سے باہر ہو گئے اور کالج میں طرافقیک کر دی۔ محمد بن ہال بیرون موجود دروازہ  
میں طلباء نے تحریک کیمپ بنایا اور پرپیل کے خلاف باقاعدہ ایجھی طمیش شروع کر دی۔  
اس سندھ میں طلباء کا وفد شاعر مشرق قلام راقیاب کی قیامگاہ پر پہنچا۔ واقعات سن کر  
ڈاکٹر صاحب نے انہیں اخوارہ بہاؤں سے ملنے کا مشورہ دیا۔

بھی سے واپسی پر دفتر مجلس اخوار میں امیر شریعت گاندھی جی سے ملاقات کی روڑ  
اپنے ساتھیوں کے ساتھ پیش کر رہے تھے کہ طلباء کا وفد انہیں ملتے کے لیے آن پہنچا۔  
حالات اور واقعات سے تحریک کے زیادہ حصیلے کا احتمال ہوا۔ اسی رات موجود دروازہ  
کے باع میں امیر شریعت کی تقریر کا اعلان کر دیا گیا۔ لاکھوں کا جمع تھا۔ حکومت پنجاب  
انگریز پرپیل کی پشت پناہ تھی۔ رات دس بجے ہیر شریعت نے تقریر شروع کی اور  
دو بجے رات تمام مجھ کو ساتھ لے کر راتوں رات میکلیگن کالج کے دروازے پر منجھ کر  
ڈیرو ڈال دیا۔ صبح ہونے تک مارا لاہور میکلیگن کالج کے دروازے پر تھا پولیس کے  
انتظامات کے باوجود سالات ہر آن بگڑاتے جا رہے تھے۔ لیکن امیر شریعت میر اپنے  
رفقار مولانا محمد داؤد غزنوی، مولانا جیب الرحمن لدھیانوی عوام کو ہر قسم کی قانونی شکنی  
سے روکتے رہے۔ گفتاریاں شروع ہوئیں تو مولانا محمد داؤد غزنوی اور مولانا احمد علی  
گفتار کر لیے گئے۔ دن بھر کی ہنگامہ آرائی نے شام ہونے تک جھگڑے کو اس قدر  
مختصر کر دیا کہ پرپیل نے طلباء سے معافی مانگی اور کالج سے خارج شدہ طلباء بواہ  
داخل کر لیے گئے۔ گفتار ہونے والے رات ہونے تک رہا کر دیے گئے۔ اس طرح  
حضرت امیر شریعت اور جماعت کی ایک دن کی محنت لے انگریز پرپیل کو چھاڑ دیا۔

**تحریک کشمیر** پسے کہ اس تحریک کا مختصر پس منظر سمجھ دیا جائے۔

مہاراچہ ہری سنگھ والی کشیر نے ریاستی نظم و نسق بننا لئے ہی غریب عوام اور مسلمانوں پر ٹکیوں کی بھرا رکر دی۔ مظلوم طبقہ کی کمائی کی ساری پونجی ایسا نہ اور آمیانہ کی نظر ہو جاتی۔ یہی وجہ تھی کہ کشیر کے غریب عوام موسیم سرماں میں کشیر سے نکل کر پنجاب کے بیدائی علاقوں میں محنت مزدوروی کے لیے پھیل جایا کرتے تھے۔ ان حالات میں عوام نے اپنے جائز حقوق منوانے کے لیے باقاعدہ تحریک کا آغاز کیا۔ انہی دنوں ریاست جہوں میں ایک ایسا حادثہ پیش آیا جس سے ہندو حکمران اور مسلمان رخایا کے تعلقات خاص طور پر الجھ گئے اور آخر کار یہ تحریک ریاست سے باہر تک پھیل گئی۔

جادو شیر یہ تھا کہ جہوں میں ریاستی پولیس کا ایک مسلمان پاہی اپنی یہ کمیں قوانین کیم کی تلاوت کر رہا تھا کہ بیشتر کسی نزارع کے ایک ہندو سیناسی نے پاہی کے ہاتھ سے قوانین کیم چین کر دیں پر وسے مار۔ کتاب اللہ کی توہین نے تمام نظم و نسق کو پر لشان کر دیا۔ عوام، کسان اور خصوصاً مسلمان حکومت کشیر کے خلاف ببردا آزا ہو گئے۔ یہی وہ زاد تھا کہ شیخ عبداللہ کشیری عوام میں یہ کمی کی جیشیت سے روشناس کرائے گئے۔ ان کی تقریروں نے کشیری عوام کو سیسے پلانی ہوتی دیوار بتا کر مہاراچہ کے سامنے لاکھڑا کیا۔ اس تصادم میں حکومت کی طرف سے نئے مسلمانوں پر گویاں چلیں اور خون لیے گئے سے دیا تے جنم کی بھری ہوتی ہو چیں کناروں سے گھرائے گئیں۔

ایسے حالات نے پنجاب کے مسلمان کو بھی چونکا دیا اور پریس نے حالات کو بیدار کرنے میں خوب محاونت کی۔ انہی دنوں سرفصل حین نے شمال میں چذر جنت پسند سہالوں کے تعاون سے کشیر کمیٹی میں بنیاد رکھی جس کے صدر قادیان کے مرزباشیر الدین محمود اور سیکڑی جبار رحمن ولد (مرزا نی)، کو نامزد کیا۔ میاں صاحب اس کمیٹی کے نگران مقرر ہوتے۔ کشیر کمیٹی کی تشكیل کے ساتھ ہی مرزا نی خلیفہ نے مرکاد پرست مسلمان رہنماؤں کو اس کمیٹی کا رکن نامزد کر دیا۔ چنانچہ حلامہ سر محمد اقبال کو بھی اس کمیٹی میں شامل کیا گیا۔

اجوار رہنماوں کو جب اس طریقے کا علم ہوا تو وہ علامہ اقبال سے ملے۔ انہیں حالات سے آگاہ کیا کہ آپ کی وجہ سے نصف کشمیر کا بتیس لاکھ مسلمان مرزا قی ہو جائے گا۔ بلکہ بیرونی ممالک کے مسلمان بھی اس فریب سے متاثر ہوں گے۔ لہذا آپ کو کشمیر کی طی سے علیحدگی کا اعلان کر دینا چاہیے۔ چنانچہ دوسرے ہی روز پر کتب علی محدث ہال میں کشمیر کی طی کا اجلاس ہوا۔ اس میں تحریک کشمیر کی ساری ذمہ داری مجلس احوار کے پروردگری کی۔ مجلس احوار کی وکیل کمیٹی نے اپنے لامہور کے اجلاس منعقدہ ۱۵۔ اگست میں تحریک کشمیر کو باضابطہ چلانے کا فیصلہ کیا۔ انگریز، بیاستی حکام اور مرزا قی حالات سے ہرگز طی باخبر تھے۔ مجلس احوار کے فیصلے کی روشنی میں آنے والے نئے طوفان کا خوف دلا کر انگریز نے اپنے باعتماد آدمی ہر کشن کوں کو کشمیر کا وزیر اعظم بنادیا۔

**وفد کی روانگی** | اول اکتوبر ۱۹۴۳ء کو چودھری افضل حق، مولانا منظر علی اظہار اور خواجہ غلام محمد وفد کی صورت میں کشمیری حکام سے بات چیت کے لیے جموں روانہ ہوئے۔ انگریز اور مرزا قی اپنی اوت سے جہانگیر رہے تھے کہ احوار رہنماوں نے بیکاری پر مبنی تھی کہ وفد کے ارکان کو کسی شیشیے یا آمار سکیں۔ سینیں راج محل کا نام جاہ چولال اپنی اسمیدوں میں ناکام رہا۔ احوار رہنماوں کا ضمیر خربیدنے والے شاہی سوداگر کداوں کی طرح ملاقاتات کو آتے گردی یا سے جہنم کی موجود پر تیرنے والے شاہی بوٹ ہر روز دیکھتا کہ شاہی فقیروں سے شکست کھا رہی ہے۔ آخوند ناکام بوٹ آیا۔

**شاہی کی گرفتاری** | وفد کے کشمیر چانے سے پیشہ حضرت امیر شریعت نے پنجاب کوپنی تقریروں سے گرا کر میدان کارزار کے لیے تیار کیا تھا۔ احوار کے سرخ پوش چوش کشمیر کی سرحدیں عبور کرنے کے لیے حکم کے منتظر تھے۔ وفد کی ناکام ولپی پر ڈوگرہ شاہی کی ٹکنیں اور برتاؤ نوی بیل خانے جاہدین کے انتظامیں تھے۔ مجلس احوار میڈیا نیشنز کے نقشے سوچ رہی تھی کہ ۱۵۔ اکتوبر ۱۹۴۳ء کو

امیر شریعت کو دہلی میں وفرہ ۱۶۷۰ کے تحت گرفتار کر لیا گیا۔ اس گرفتاری کے خلاف اتحاد رکھتے ہوئے تحریک شعیر کے ذکریہ اول مولانا مظہر علی انہر نے ۱۸۔ اکتوبر کو وائر سے ہند کے نام حسب ذیل مکتوب تحریر کیا۔

”عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ سید عطا اللہ بخاری کے خلاف چودھر  
الگانجی گئی ہے۔ اس میں مرزا بشیر الدین محمود کا بھی ہاتھ ہے۔ میری اطلاع  
ہے کہ سید عطا اللہ شاہ بخاری کے خلاف کارروائی کرنے کی منظوری فیض  
کی ذمہ دار حکومت دہلی ہی نہیں ہے۔“

بہرحال حکومت ہند اور حکومت پنجاب کی پوزیشن خواہ کچھ ہی ہو گام  
حناشی ہی ہے کہ حکومت پنجاب نے دوسری پارٹی (مرزاںی) کی حوصلہ افزائی  
کے لیے ایک پارٹی کو بدلت بنا�ا ہے۔

بخاری جماعت (احوار) کے لوگ کسی سیاسی مقصد کے حصول کیلئے  
جیل جانے سے نہیں ڈرتے۔ لیکن ایک دوسری جماعت کی خاطر بخاری  
جماعت کو تختہ مشق بنا کسی طرح کوئی سازگار فضاضا پیدا نہیں کر سکتا۔

مرکاری اعلان یا کسی دوسرے ذرائع سے اس امر کی تردید کافی نہ ہوگی  
اگر حکومت رائے عامہ کو مطمئن کرنا چاہتی ہے تو اس کی ایک ہی صورت  
ہے کہ مقدمہ داپس لے لے۔ اور اگر کسی صوبے کی حکومت سید عطا اللہ شاہ  
کو محبوس زندان کرنے کی مشاقق ہے تو وہ اس کے لیے دوسرے موقع  
تلash کر سکتی ہے۔

مولانا مظہر علی انہر کے اس مکتوب کے جواب میں حکومت خاموش رہی اور اس  
مقدمہ میں امیر شریعت کا ذکر ہے۔ سال قید با مشقت کی سزا دی گئی۔

**بورسٹل جیل** | نومبر ۱۹۷۳ء میں مجلس احوار نے کشمیری حوام کی امداد کے لیے ریاست پر بیلخار شروع کی۔ جملہ سے میر پور، راولپنڈی سے کوہاڑ، سیالکوٹ سے چھتگڑھ کے راستے احوار رضا کار ریاست کی حدود میں داخل ہوتے۔ انہیں یا تو گرفتار کر لیا جاتا یا وہ ریاستی حکام کے ظلم و جور کا نشانہ بن کر زخمی ہوتے۔ اس طرح تقریباً یعنی ماہ کی سلسلہ ریاضی کے نتیجے میں چالیس ہزار مسلمان جیلوں میں گئے اور یا میں نوجوانوں نے جام شادوت نوش کیا۔ ابھنی حکمران اس دوران تماشائی بنارہ۔ مگر ڈوگرہ شاہی کا پھر ڈھیلا پڑھکا تھا۔ لہذا اس نے ایک طرف انگریزی حکومت اور دوسری طرف جمیعت علماء نے ہند کو درمیان میں لا کر احوار سے گفتگو کرنا چاہی اور اس سلسلہ میں احوار و رکنگ کمیٹی کے تمام ممبران کو پنجاب کی مختلف جیلوں سے لاہور بورشل جیل میں منتقل کیا گیا، جن میں حضرت امیر شریعت بھی شامل تھے۔

دہلی سے مولانا مفتی کنایت اللہ اور مولانا احمد سید ناظم جمیعت علماء نے ہند حکومت کی دعوت پر احوار رہنماؤں سے صلح کی گفتگو کے لیے لاہور پہنچے۔ دونوں حضرات مسیح نوبجے جیل تشریف لاتے اور چار بجے شام واپس چلے جاتے۔ آخر ایک ہفتہ کی ناکام گفتگو کے بعد جمیعت علماء کے رہنماؤں واپس چلے گئے۔ حالات نئی کروڑی مصاراج کی درخواست پر انگریزی حکومت نے احوار رضا کاروں کی گرفتاری ایشان شروع کر دیں اور ریاست کے نام قیدی انگریزی جیلوں میں تبدیل کر دیے گئے۔

حضرت امیر شریعت ان دونوں بورسٹل جیل کی بارڈر لائن میں تھے۔ جیل کا یہ حصہ دس سال سے کم عمر بچوں کے لیے مخصوص ہے، جو معصوم احوار رضا کاروں سے بھرا ہوا تھا۔ امیر شریعت ان بچوں کے درمیان رات دن کھیل کو دین مصروف رہتے تاکہ انہیں مگر اور دال دین کی یاد رہتا تھا۔ اس طرح ایشیا کے عظیم خطیب اور ہندوستان کے سیاسی اور فدہی رہنمائے جس کی ایک لکھاریوں برطانیہ میں زلزلہ پیدا

کر دیتی تھی، جماعت کے بلند مقامدار کشیری حکوم کی خلائق کے خلاف قید خانے کو کاڑ طفلاں بنادیا۔

انگریز اور عمار اچہر کے سمجھوتے نے تحریک احوار کا رخ براہ راست پر طائیہ کی طرف موڑ دیا۔ اب ہندوستان میں کامگریں اور احوار کی تحریکیں ایک ساتھ چلنے لگیں۔ نیز امیر شریعت اور وسرے احوار رہنماؤں کو نیونسترل جیل مultan تبدیل کر دیا گیا۔ کامگریں کی جدید رسول نافرمانی کے باعث جمیعت علماء اور کامگریں کے رہنماؤں پر سے مenan جیل میں موجود تھے، اب ان میں احوار رہنماؤں کا بھی اضافہ ہو گیا۔ ان ذہبی اور سیاسی شخصیتوں کے باعث جیل کا احاطہ شب و روز علمی مجالس میں منتقل ہو گیا۔ اپریل ۱۹۴۳ء تک یہ ردیقیں جاری رہیں۔ جیل کے پرنسپل نظریہ مجر فضل الدین جواہرگیری کے علاوہ جرمی، مرکی اور ایرانی زبان پر قدرت رکھتے تھے جیسی ان علمی مغلوب میں برابر کے شرکیں رہتے اور مستفید ہوتے۔

ایک ماں کا ایشارا یوں توہر ہوں اُوں نے اپنے بچوں کو تحریک کشیر کے لیے اپنے ہاتھوں کفن برداشت رواہ کیا لیکن بورشل جیل لاہور میں ملاقات کے دوران جب ایک ماں اپنے بچے کو تسلی دے کر اس کا حوصلہ بڑھا رہی تھی امیر شریعت نے جو ملاقات کے وقت پاس کھڑے تھے نے بچے کی اس سے کہ

”بچے سے پوچھو اسے کوئی تکلیف تو نہیں؟“

ماں نے مسکراتے ہوئے آبدیدہ لگا ہوں سے کہا:-

”یہاں امیں تے اپنا گودی دا پتروہی تیرے جو اے کرن آئی آں۔“ (رشاہ جی) امیں تو اپنی گود کا بچہ بھی تمہارے پر درکرنے آئی ہوں)

جواب میں امیر شریعت نے اس کے ان جذبات کو اسلام کے لیے زندہ رہنے کی دعا فرمائی۔

چیل سے رہائی اور سکھوں سے مکاراں دوسری گول نیز کافرنس کی ناکامی کے بعد  
کافری جی اور دوسرے رجت پسند ہندوا

اوہ مسلمان رہنماؤں نے برطانوی وزیر اعظم مطری یزیرے میکڈ انڈ کو اپنا تاثر مقرر کر لیا۔ برطانوی وزیر اعظم نے ۱۶ اگست ۱۹۳۷ء کو اپنا شالشی فیصلہ سناتے ہوئے تمام ہندوستان میں غلط انتخاب رائج کرنے کی تجویز دی۔ اس شالشی فیصلہ کی تفصیلات میں پورے ملک میں غلط انتخاب، مندھ کی حیلہ دگی، اچھوتوں کے لیے باحیثیت ایک قوم جدا گاہ انتخاب کا حق اور پنجاب و بھاول میں مسلم اکثریت کو تسلیم کر دیا گیا تھا۔

اس شالشی فیصلہ سے سکھے حد بڑھ ہوئے۔ چنانچہ اکتوبر میں امیر تارا سکھ نے تقریر کرتے ہوئے اعلان کیا کہ:-

”اگر پنجاب میں مسلم راج قائم کرنے کی طرح ٹوائی گئی تو ہم خون کی ندیاں بہادیں گے“  
یاسی اور فدہی جاہتوں کی طرف سے اس قسم کی ہنگامی مخفیں گرم تھیں کہ ۱۹۴۰ء کا توبہ ۱۹۴۲ء کو امیر شریعت مسلمان نیو سنٹرل چیل سے اپنی میعاد اسیری گزرنے پر رہا کر دیے گئے ان دونوں دیگر امور رہنما بھی پیشتر ازیں رہا ہو چکے تھے۔ سکھوں کی مسلسل اشتغال انگریزی کے باعث پنجاب کا مسلمان حالات سے مقابلہ کے لیے تیار تھا کہ مجلس احوار نے سکھوں سے بہرا آنا ہونے کا فیصلہ کر لیا۔ جماعت نے حضرت امیر شریعت کو منتخب کیا کہ ایک بیت بڑے اجتماع میں سکھوں کے چلنچ کا جواب دیں۔ چونکہ امرتسر سکھوں کا مرکزی شریعت اس لیے قصہ زمین بریلز میں کے مصدق اس شرکا انتخاب کیا گیا اس اجتماع کی تشریف ایک ہفتہ پیش سے شروع کی گئی۔ پنجاب کے اکثر شہروں سے مسلمان امرتسر پیش چکے تھے۔ عید گاہ (بیر دن رام باغ) کے دیسخ میدان میں لاکھوں مسلمانوں کا سمندر املا آیا کہ یہ گاہ کو اپنی تاریخ دامنی کا گلہ کرنا پڑتا۔ ہنوداں نے اپنے دامن سنجھاں لیے اور ہوپ لئے تمازت کر دی، اسمانوں کے تارے سوچ کی کرنوں سے جھانکنے لگے۔ رائج وقت خالیں

کے محافظ آتشیں اسلام سے لیں ہو کر دوسرے حکم کا انتظار کرنے لگے۔  
نماز عصر کے بعد امیر شریعت اپنے احباب کے جلویں عید گاہ پہنچے خطابہ مسنون  
کے بعد مسلم لوگوں سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:-

”غیرت چران ہو کر آج نوجوان مسلمان کا منہ سکتی ہے کہ یہی اس قوم کے بے  
بھر فرزند ہیں جن کو انگلیوں پر گئی جاتی تھی قوم خون کی دھمکیاں دے رہی ہے  
جس قوم نے دجلہ اور فرات کو اپنے پاؤں تک روندا اور تلواروں کے دریاں  
کھڑے ہو کر موت کی زندگی کی دھوٹ دی۔

بے بھر نوجوان! ہوش سنبھال اور عقل کے ناخن لے۔ سکون سے  
کہہ دو کہ ہم اپنی پایا بندیوں سے دُڑ رائیں، وہم تو خون کے بھر بیکار  
میں گھوڑے دوڑانے کے خادی ہیں۔

آخر میں سکون سے خطاب کرتے ہوئے صرف دو فقرے کہے۔  
ہم کو صاحبانِ کوئی امشوہ ہے کہ وہ سورج سمجھ کر بات کریں۔ ایسا نہ ہو کہ  
ہاتھوں سے دی ہوئی دانتوں سے کھولنی پڑے اور جس قوم کے سماں سے  
وہ مسلمان کو خون کی ندیاں بہا دینے کی دھمکیاں دے رہے ہیں وہ نہ دو  
توم تو نوسوال تک ہمارے گھٹنوں تک رہی ہے۔“

امیر شریعت کی یہی تقریر امر تحریر کے بعد سارے پنجاب میں گوشی۔ جس سے سکون  
کی لذکار دھم پڑ گئی۔ آخر گور دواہ پر بندھاک کیتی لہور کے ذمہ دار رکن سردار پر تاپ بھگو  
ایڈ کریٹ نے امیر شریعت کی تقریروں کے بعد اپنے پرلسیں بیان میں کہا:-

”مسلمان و مسلموں نے ہماری بات کا غلط مفہوم لیا ہے۔ ہمارا جھگڑا تو  
تو صرف حکومت اور کامگیری سے ہے۔ مسلمانوں سے ہماری کوئی رواقی  
نہیں۔ یہ کو اپنے حقوق کے لیے صرف حکومت پر طائفہ سے مکاریں گے۔“

امیر شریعت کو زہر دیا گیا | مئی ۱۹۲۳ء میں امیر شریعت کو مدرسہ عربیہ کے سالانہ جلسہ میں شرکت کے لیے شجاع آباد جانا پڑا۔ خان محمد نور خان کی حیلی میں قاضی احسان احمد کی زیر صداقت امیر شریعت نماز ختم کے بعد تقریر کے لیے کھڑے ہوئے تو قاضی صاحب سے مخاطب ہو کر فرمایا۔

پان نہیں کھلاوے گے ہے

قاضی صاحب نے حاجی نور محمد کو پان لانے کے لیے کہا۔ حاجی صاحب تمہیں اشاد کے لیے چلتے ہی تھے کہ برا بر کھڑے ایک آدمی نے کہا ہے۔  
”میں شاہ جی کے لیے پان لے گیا ہوں۔“

یہ کہہ کر پان حاجی نور محمد کے ہاتھ میں دے دیا اور انہوں نے قاضی صاحب کو دیا۔ امیر شریعت نے تقریر کے دوران جب بیر پان مزہ میں رکھا تو ایک منٹ کے بعد کہا۔  
”قاضی جی زہر دے دیا۔“

یہ کہتے ہوئے پان مقوک دیا اور قاضی جی نے اسے اپنے ہاتھ پر لے لیا۔ آن کی آن میں امیر شریعت کے چہرے کارنگ سیاہ پر ٹکیا اور قاضی صاحب کا ہاتھ بھی پھول کر ڈبل روٹی کی طرح ابھر آیا۔ تقریر سینیٹ می اور جلسہ ختم کر دیا گیا۔ اس واقعہ نے شر کے حوم کو پریشان کر دیا اور قاضی جی کا تمام گھر پاگل ہو گیا۔ ڈاکٹر ٹھمن داس ریٹائرڈ سول سین نے امیر شریعت کو دیکھ کر تشخیص کی کہ انہیں واقعی زہر دے دیا گیا ہے۔

اس وقت پیاز کا پانی ٹڑی مقدار میں تیار کرایا گیا۔ ڈاکٹر نے اس پانی سے دعا دینا شروع کی تو جسم سے زہر کا نگ پیش اور پانانے کے راستے خارج ہونا شروع ہوا۔ پیاز کے مسلسل استعمال سے رات تین بجے تک جسم کا تمام زہر خارج ہو گیا۔ اس دوران ڈاکٹر ٹھمن داس امیر شریعت کے سرہانے بیٹھے رہے۔ آخر ساطھ میں بجے

لہ سالار جیوں احرار کروڑ پکا۔ صلح مٹان۔

رات ڈاکڑ نے تاضی صاحب کو مبارک باد دی کہ اب شاہ بھی خطرے سے باہر ہیں۔

زہر دینے والے کو پولیس بچ ہونے تک گرفتار کر چکی تھی۔ اس کا نام سید عذایت اللہ شاہ پادلیت شاہ تھا۔ بہ جال جب اسے امیر شریعت کے ساتھ لایا گیا تو امیر شریعت نے اپنے زہر دینے والے سے مخاطب ہو کر صرف اتنا کہا۔

«بھائی میں نے آپ کا کیا نقشان کیا تھا؟»

پھر پولیس افسر سے کہا

«میں اس سے کوئی انتقام بنتا نہیں چاہتا۔ خدا نے تعالیٰ اسے معاف فرمائیں۔

آپ بھی معاف کر دیں۔»

اگر ملزم پر قانون گرفت کرتا تو ممکن ہے ار تکاب جرم کا انکشافت ہوتا مگر امیر شریعت کی بندھوں کی تھیں دیا کہ زہر کیوں دیا گیا تھا اور اصل مجرم کون تھا۔

اگرہ اور بھائی کے بعد امیر شریعت پر قتل کا یہ تیسرا حملہ تھا۔ گھولوں کی نوبتیں مختلف رہیں گے مقصود میں کوئی اختلاف نہیں تھا۔ قاتل اور مقتول بھی ایک دوسرے سے او حبل نہیں ہوتے۔ پونکہ موت و جیات کے ماہین انسانی ارادے کو کوئی دخل نہیں اس سے ہے موت کا ہر ادھھا دار زندگی کی راہ میں مرگ ناگہان ثابت نہ ہو سکا اور نہ ہی امیر شریعت کے مقاصد میں کوئی دیوار حائل ہو سکی۔

**پنڈت کرپا رام بیس ہماری** [انہی دنوں میر پور کشمیر، کی انہجن اصلاح اسلامیں کے سالانہ اجلاس میں امیر شریعت کو شمولیت کی دعوت ملی جسے انہوں

نے منظور کر لیا۔ لیکن ریاستی حکام اور بڑانوی سامراج کسی طرح بھی پسند نہیں کرتے تھے کہ امیر شریعت کشمیر کے کسی حصے میں داخل ہوں۔ چنانچہ اگست ۱۹۳۴ء کے دوسرے بیغتے کی بصیر کو چور گزریاں امر تسلیح پولیس کے عہدوں میں تھا۔ پولیس افسران امیر شریعت سے ایک نوٹس کی تحریک کرنا آپا تھے تھے۔ جس کا مقصود یہ تھا کہ امیر شریعت کشمیر کی حدود میں داخل نہ کریں۔

پولیس اپنے ارادے میں اولاد ہوئی کیونکہ امیر شریعت گھر نہیں تھے۔ اس ناکامی کے بعد پیغام  
بھر کے تمام پولیس اٹیشنوں کو مطلع کر دیا گیا کہ سید عطا اللہ شاہ بخاری کو کسی صورت اور کسی ارتقے  
سے بھی کشمکش کی حدود میں داخل نہ ہونے دیا جائے۔ نیز تمام ریوے اٹیشنوں، لاڑیوں کے  
اثدوں اور دوسرا سے پہلی پہاڑی راستوں پر خصیق پولیس تینات کردی گئی اور اس طرح امیر شریعت  
کے حکومج میں پوری پیشہ و نمایا حکمت میں آگئی۔ امیر شریعت کو حکومت کے اس ارادے کی اطلاع  
صلح جانبدھ کے ایک گاؤں میں دی گئی۔

انسان اگر اپنے فرم میں صاف ہو تو انسانوں کی بلندیاں ہاؤں کے قدم لیتی ہیں تارے  
فرش را ہوتے ہیں۔ سوداچ کی کرنیں اسے چاند کے ہائے تک لے جاتی ہیں لیکن وہ صد کی  
پستی خلوص کی محاذ تک پہنچ کر بھی انسان کو اس کی شکست سے نہیں پہنچ سکتی۔ تماں ائمہ پانیوں  
کے باوجود امیر شریعت نے اپنے دھرے پر میر پور پہنچ کا فیصلہ کر دیا۔ پولیس اس لیقی پر کہ  
امیر شریعت اب گھر نہیں آئیں گے اس مورچے سے فائل ہو گئی۔ اسی رات بارہ بجے امیر شریعت  
گھر پہنچے تو معلوم ہوا کہ میر پور سے کوئی صاحب آپ کو لینے آئے ہوئے ہیں اور اس وقت وہ  
صلد کی سجدیں سور ہے ہیں۔ امیر شریعت نے انہیں بیدار کیا اور صبح چھ بجے کی گاڑی روانگی  
کا فیصلہ کر کے وہیں سو گئے۔ رات چار بجے اٹیشن کے ایک ویران کوئے میں با  
پہنچے۔ نیز ساتھی سے کہا گیا کہ تم گاڑی میں میر سے ساتھ نہ بیٹھنا۔ اگر مجھے اواز دیئے کی ہو تو  
ہو تو شاہ جی کی بجائے پنڈت کپارام برہمچاری کہہ کر آواز دینا۔ ہندی میں پنڈت کے معنی اپنی  
ذات کے ہیں اور سلفوں کے ہاں سید اسردار کے معنی میں مستعمل ہے۔ کہا ہندی میں عطا  
کرنے کو کہتے ہیں اور لزم اللہ کے ہم معنی استعمال ہوتا ہے۔ ہندی میں برہمچاری مجرد کو کہتے  
ہیں۔ امیر شریعت نے بخاری کا وزن برابر کرنے کے لیے یہ لفظ استعمال کیا۔ اس طرح پنڈت  
کپارام برہمچاری، سید عطا اللہ شاہ بخاری کے ہم معنی میں گیا۔ یوں امیر شریعت نے اپنے  
بلند مقاصد کی ادائیگی اور پولیس کی گرفت سے محفوظ رہنے کے لیے اپنے نام کا ہندی ترجمہ

کر دیا تاک پولیس یا کوئی دوسرا سرکاری آدمی پوکس نہ ہو۔

نیلے زنگ کا تنبذہ نیم آستین کی واںکٹ، سرپر موٹے ٹھکنہ کی سفید گڑھی اور  
ہاتھوں سے خالی ——— لیکن پنجاب پولیس ایمیر شریعت کو مذر جو ذیل بس میں  
دیکھنے کی عادی تھی ——— سرپر کچھے کی گول ٹوپی نیم آستین کا مبارکہ انکشون  
سے اوپنچا پا جامہ اور ہاتھیں ایک موٹا ڈنڈا۔

اجنبی بس میں ایمیر شریعت نہ تو پولیس سے پچانے گئے اور رہی سفر میں کسی  
دوسرے مسافر سے جملم کے ایشیش پر اترتے وقت ضرورت پڑی تو ہماری نے ایمیر شریعت  
کو تلاش کے لیے پنڈت کپارام کہہ کر مسلسل پکارا۔ مگر ایمیر شریعت اسے روپے حدود سے  
دور جا کر گئے۔

ہو چکیں غالباً بلا یعنی سی۔ تمام۔ ایک مرگ ناگہانی اور ہے

میر پور، جملم سے قمیل دور دریا نے جملم کے اس پار آبادی کا نام ہے۔ یہ کٹیور  
کے ان باشندوں پر مشتمل ہے جن کے اکثر افراد میں جنگ خلیم میں بھرقی ہو کر استحکامی  
فوج کے دوش بدوش رکھے ہے۔ تحریک کٹیور کے دونوں بھی اسی بستی کے عوام نے اپنی  
آزادی کے لیے محیں احوال کے تحت بڑی قربانی کی تھی۔ پولیس کے انتظامات امر ترے  
جملم تک مکمل ہو چکے تھے لیکن مجرم حافظوں کی انکھوں میں دھول جوڑک کا بیٹھنے  
کے سامنے کھڑا تھا۔

میر پور کے سامنے سے گورتے ہوئے دیا نے جملم کی پینچ و پکار سے پھرلوں کے  
دل دھڑک رہے تھے۔ ناچداشیوں کے پتوار چھپیلانے موجوں سے بر سر پکیا رہے  
کہ ایمیر شریعت نے پتن پر قدم رکھا۔ پولیس ہر مسافر کی دیکھ جمال کر رہی تھی۔ حالات کی  
نزدیکی کا احساس کرتے ہوئے ایمیر شریعت نے پتن سے دریا کو جوڑ کر ناما سبب نہ سمجھ کر  
دو میل اور پجا کر دریا نے جملم کو پار کیا اور پھر کہی میل پیدل سفر کے بعد میر پور میں داخل چکے۔

ہماری کو متنبہ کیا کہ تم جاؤ لیکن میری آمد کی اطلاع نہ کرنا۔ میں آپ سے آپ جس میں پہنچ جاؤں گا۔

انجمن کے سالانہ اجلاس کا آخری دن تھا۔ یا سی حکام ملٹش تھے۔ بڑا نوی پولیسی شیخ کا نامے پر خوش تھی کہ حطا اللہ شاہ بخاری ریاست میں واصل نہیں ہو سکا۔ متفقین نے اس خوف سے کہ انجمن کی پذیمای نہ ہو اور رات کے اجلاس میں لوگوں کی حاضری کرنے ہوئے میں منادی کرائی کہ رات آخری اجلاس میں ایمیر شریعت حام میں خطاب کریں گے۔ اجلاس شروع ہوا تو صدر جلسہ نے قوم سے مددوت کی۔

”ہمیں افسوس ہے کہ ایمیر شریعت یا سی اور بڑا نوی قانون کی پابندیوں

کے باوجود تشریف نہ لے۔“

ابھی یہ فخرہ ادھورا تھا کہ ایمیر شریعت نے جلے کے ایک کون سے آداز دی۔ ”آپ غلط کہتے ہیں۔“ یہ فخرہ کہتے ہوئے اور مجھ کو پہر تے ہوئے ایشج کی جانب بڑھتے گئے۔ لوگ یہاں تھے کہ یہ کون دیتا تی پہنچ کر صدر استقبالیہ کی بات کاٹ رہا ہے اب ایمیر شریعت یشج پر تھے اور بخاری بھر کم کھدکی گپٹی اتار کر حام کے سامنے کھڑے تھے۔ اس وقت بمحکم کا حال دیکھنے والا تھا۔ انہیں ایمیر شریعت نے صبح چار بجے تک تقریر کی۔ ایمیر شریعت کے میر پور پہنچنے کے نتیجے میں پنجاب پولیس اور یا سی حکام کے کئی آفیسر مطلع ہوئے اور انہی دونوں میر پور کے اکثر دیبا توں میں بخادت پھیل گئی جس کے نتیجہ میں کئی سکاری مبارات کو نذر آتش کیا گیا۔

**قاویاں کا نفلس** | ضلع گورا پور کا قصیرہ قاویاں مرزا غلام احمد کی بتوت کا مرکزی مقام تھا اور مرزا تیامت بست بڑی اکثریت میں یہاں بادھی۔ مرزا یوب کی ہباعت نے یہاں حکومتی طرز پر اپنانقام قائم کر دکھا تھا، جس کے تحت مختلف شعبے اور ذمہ دار قائم تھے۔ مثلاً اس قصیرہ میں خلیفہ مرزا بشیر الدین محمود کی حکومت تھی۔

غیر مرزا قی و امام مسلمان، ہندو اور سکھ اپنی نسبی اور صاحبی زندگی میں آزاد تھے۔  
یہاں تک کہ خلیفہ قادریاں کی جانب سے ہر غیر مرزا قی دکاندار کو یہ حکم تھا کہ اپنی دکانوں پر  
درج ذیل جارت نمایاں طور پر آوریاں رکھیں۔

” میں آئندہ سے مرزا غلام احمد کو حضرت مرزا غلام احمد صاحب کوں گا۔“

میں اپنے کسی نسبی اجتماع میں شامل نہیں ہوں گا اور رہی قادیاں میں  
اپنے کسی عقیدے کے بزرگ کو آئے کی دعوت دوں گا۔

میں کسی ایسے دکاندار سے لین دین نہیں کروں گا جس کے پاس یہ اقرار نامہ  
نہیں ہو گا۔“

۱۹۲۸ء مولانا عبدالکریم اور ان کے خاندان نے مرزا یت سے تاب ہونے کا  
اعلان کیا جس کے نتیجے میں انہیں سخت اقتیانیں دی گئیں اور ان کی غیر منقولہ جانشاد کو نذر  
آتش کر دیا گیا۔ ۱۹۳۰ء میں خاندان ترک مرزا یت کے بعد قادیاں سے بلاز منقل ہو گی۔

احرار رہنماؤں کی نظر میں مرزا قی دین اسلام کے باغی اور بر طافوی سامراج کے کھلے  
اپنی بخش تھے۔ مرزا یتوں کے مظالم استباحہ بخچ پہنچ پہنچ تھے لیکن کوئی باز پرس نہ ملی اس پر  
احرار رہنماؤں نے ریاست کشیر کی طرح قادیاں کے حامی کی خدمت کرنا بھی دینی اور سیاسی  
ثواب سمجھا۔

چنانچہ ۱۹۳۳ء میں احرار نے قادیاں میں اپنا دفتر قائم کرنے کا فیصلہ کیا اور در پورہ دفتر  
کے لیے مکان کی تلاش شروع کر دی۔

قادیاں کے مظلوم اور بکیس حامی کی زبردست خواہش تھی کہ کوئی ان کے زخمیوں کی  
مرہنگ بن کر یہاں آئے گران کے دل خلیفہ قادیاں کی قوت کے خوف سے دہشت نہ تھے  
وہ ہر اجنبی کو قادیاں یوں کا جاؤس سمجھ کر نکالا ہیں ڈالنے سے کتراتے تھے۔ آنحضرت مولانا عبدالکریم

سلف۔ اس وقت کے مرزا قی مبلغ۔

کے نیم سوختہ مکان میں ذفتر مجلس احوار کی بنیاد رکھی گئی۔ ملا عالی الدین اور غریب شاہ نامی دو فناکاروں کو بیان تھیں کیا گیا۔ مزاییوں کو جب اس کا حلم ہوا تو انہوں نے دونوں رضاکاروں کی خوب پڑائی کی اور مولانا جدید الکریم کے مکانوں کو مزید جلا کر خاک کر دیا۔ ان واقعات کی روشنی میں مجلس احوار نے اپنی تمام توجہ قادیانیاں کی طرف مبذول کرنے کا فیصلہ کیا۔

۱۹۳۳ء اواپنے مخصوص سیاسی حالات اور فرقہ و ازان فضائل کی بدولت ایک ہم گریمال تھا۔ اس سال اور کسی دوسری تحریک کو ہوا دینا غیر ملکی حکمرانوں کی عمر ڈھانے کے متواتر تھا۔ لیکن، ۱۹۳۴ء کے بعد انگریزی سامراج نے جن تحریکیات کو از خود جنم دے کر پروان پڑھایا تھا، مرزائیت اسی پودے کا اہم بیج تھا۔ احوار رہنماؤں کے تدبیر نے اس سے چشم پوشی کو مندوستان سے خداری اور اسلام کے بنیادی عقیدہ ختم ہوت سے انحراف سمجھ کر قادیانی کے نظام حکومت میں دراڑ ڈان ضروری خیال کیا۔ چنانچہ ۲۴۔ ۲۵ اکتوبر ۱۹۳۴ء کو قادیانی میں امیر شریعت کی صدارت میں تبعیعی کانفرنس کرنے کا اعلان کیا۔ اس فیصلے سے مرزائی اور حکومت اپنی اپنی جگ سوچ میں پڑ گئے۔ پنجاب میں خصوصاً احوار رضاکاروں نے کانفرنس میں شمولیت کی تیاریاں شروع کر دیں۔

برطانوی سامراج ذہنی طور پر اس تحریک سے مقابلے کے لیے تیار نہیں تھا کیونکہ انگریز اور دوسرے مسلمان رہنماء حقوق قومیت اور سورج کی سر د جگ میں مصروف تھے۔ دوسری جانب انگریز بین الاقوامی سیاست میں جمن اور روس کے اتحاد میں الجھا ہوا تھا۔ باس انہوں کا شیری کی ردائی میں جس قوت کا مظاہرہ کر پکے تھے، حکومت اس سے بھی غافل نہیں تھی۔ تاہم احوار سے اجھاؤ نامناسب سمجھ کر کانفرنس کی تیاریوں میں کسی قسم کی رکاوٹ نہ ڈالی گئی۔ حکومت کی اس سرد مری کو دیکھتے ہوئے مزاییوں نے واپیا کیا تو حکومت نے قادیانی کی میوپسیل حدود میں دفعہ ۴۴ نافذ کر دی۔ حکومت کے اس روئیہ

نے احوار کو ایک نیا ولہ دیا لیکن وہ لا اتنی کے موڑ میں نہیں تھے۔ لہذا قادیاں کی پیوپل حدود سے باہر غیر مسلموں سے کافرنز کے لیے جگہ حاصل کر لی گئی۔ ہندو سجاہانی اکھوں کی عمارت صفائوں کے لیے اور سردار ایشٹر سنگھ کی زمین کافرنز کے پنڈال کے لیے لی گئی۔ پنجاب کے مختلف شہروں سے احوار رضا کاروں کے قادیاں پہنچنے کے لیے یہ بیلوں سے حکام نے اپیشل گاڑیاں چلانے کا انتظام کیا۔ دہلی تک کے رضا کار لدھیانہ ریلوے اسٹیشن پر اور پشاور تک کے رضا کار لامہور بیلوں سے اسٹیشن پر جمع ہو گئے۔ دونوں اپیشل گاڑیاں جب مقررہ اوقات پر قادیاں کو روانہ ہو گئیں تو یہ نظارہ بھی دیدنی تھا۔ گاڑی کے انہن اور ہر ڈبے پر مختلف مقام کے رضا کاروں کے سرخ جنڈے اپنی بھار دکھار ہے تھے۔ جب دونوں اپیشل گاڑیاں امر تسری پنچیں تو امیر شریعت ان کے انتقال کے لیے پہنچنے سے دہاں موجود تھے۔ دونوں کے درمیان امر تسری سے امیر شریعت کے لیے ایک تیسری گاڑی کا علیحدہ انتظام تھا۔ جس میں طباڑ اور دسرے اصلاح کے رضا کاروں کو سوار ہوتا تھا۔ احوار کا یہ سرخ آرڈہ امیر شریعت کی معیت میں جب قادیاں پہنچا تو اس سر زمین نے ایک نئی کروٹی کفر پر اسلام کی میخاراس عندر کا خلیم واپس تھا۔

امیر شریعت قادیاں بیلوں سے اسٹیشن سے ہزاروں رضا کاروں کے جلوں پیدل پہنچا۔ تک پہنچے بھاں ایک نیا شہر آباد تھا۔ ہر طرف چھولداریاں اور نیچے نصب تھے۔ ان پر لہراتے ہوئے سرخ پرچم ہواں سے کھیل رہے تھے۔ سرخ وردیوں میں احوار رضا کار اس طرح گلتے جیسے پیر بھوٹیاں پہاڑوں کی شاہراہوں پر بکھری پڑی ہوں۔

احوار رہنماؤں کے علاوہ ہر مکتب نگر کے علماء نے اس اجتماع میں شرکت کی۔ ۱۔ اکتوبر ۱۹۳۳ء کو لاکھوں انسانوں کی موجودگی میں نماز عشارہ کے بعد احوار تبلیغ کافرنز کا پہلا جلاس حضرت امیر شریعت کی صدارت میں شروع ہوا۔ حسب عادت امیر شریعت رات دس بجے صدارتی تقریر کے لیے کھڑے ہوئے۔ آسمانوں نے ستاروں کو رات بھر

جا گئے کی تاکید کر دی۔ ہواں نے مہماں پر اپنے ساتے پھیلا دیے۔ چاند نے رات کے اندر سے پرانی سفید چادر ڈال کر کفر کا کروہ پھرہ ڈھانپ دیا۔ امیر شریعت گو بیا ہوئے تو کفر گوش برآواز تھا۔ تمام رات دونوں ایک دوسرے کو دیکھتے اور سنتے رہے۔ صبح کی اذان کے ساتھ امیر شریعت نے اپنی تقریرِ ختم کی۔ کافر نس کی باقی کا رد و ایک تین دنوں میں مکمل ہوئی۔ **گرفتاری** ساتھ شجاع آباد نے حرم امیر شریعت کو ایسا غم دیا کہ وہ دائم الملعون ہو کرہ گئیں۔ زہر ملنے کی اطلاع جیسے ہی امر تسری پہنچی۔ گھر میں اعلیٰ محترمہ کو خون کی تھے آئی۔ بعد میں ڈاکٹروں کی تحقیق نے ٹی بی کی نشانہ بھی کر دی۔ امیر شریعت کی تھی دامنی اس شایدی مرض کے علاج کی متحمل نہیں تھی۔ وہ خاص سے پریشان رہنے لگے۔ سیاسی اور مذہبی مگریبوں میں تعطل آگیا۔ مسکرا تا پھرہ گھر بیو پریشانیوں کی نظر ہو گیا۔ خلافت موسم مرض کا ہنروں ہوا ڈاکٹروں نے راستے دی کہ مریضہ کو کسی پہاڑی متنام پر رکھا جائے لیکن گرد میں اس قدر حوصلہ کیا تھا کہ پہاڑوں کا بوجھ سہر کے۔ تاہم یادِ خواستہ دستوں اور حکماء کی رائے پر تسلیم خم کرنا پڑا۔ بیوی بھوپ کو مسوري سے گئے۔ وہاں علاج شروع کر دیا گیا۔

**ایک دلچسپ واقعہ** اگر گھر بیو معاملات میں اطمینان نہ ہو تو قلب و نظر کا سکون بے معنی ہو کر رہ جاتا ہے۔ امیر شریعت دیکھنے کو مسوري ایسی خوشنما اور دل فریب فضائیں رہ رہے تھے مگر رفیقہ حیات کی بیماری نے یہ جنت بھی جنم بنا دی تھی۔ اسی عالم میں ایک دن امیر شریعت کی چھ سات سالہ بچی گھر سے کھیلتے بازار اتری کر غائب ہو گئی۔ بچی کی گم شدگی نے سارے گھر کے ساتھ ساتھ حلقة احباب کو بھی پریشان کر دیا۔ مسوري کے نشیب و فراز کھنکھال ڈالے گئے لگنے لگنے بچی کا کوئی پتہ رہ چلا۔ بستر پر مریضہ کی حرارت بڑھ گئی۔ برطانیہ جیسی سلطنت کو لکھا رئے والا پیشانی سے پسینہ پوچھنے لگا۔ دستوں کے دوں کی دھڑکنیں تیز ہو گئیں۔ اسی طرح دن گزر گیا اور شام کے چڑاخوں نے مسوري کو جنم کا دیا۔ اتنے میں ایک انگریز مقاوم بچی کوئے کر گھر پہنچی۔ دیکھتے ہی

امیر شریعت نے بچی کو سینے سے لگایا اور انگریز حورت سے تمنی اور خصے میں کہا۔

«تم نے یہ کیا کیا؟ تم کون ہو؟ امیر سے گھر کا نظام تو تے دریم پر ہم کر دیا۔»

انگریز خاتون امیر شریعت کی یہ گفتگو نہ سمجھ سکی۔ مگر اس نے انگریزی میں کہا۔

«عصرہ ہوا امیری بچی جوشکل و صورت میں بالکل ایسی ہی تمنی قوت ہو چکی ہے۔ مجھے

یہ بچی بہت ہحلی معلوم ہوتی ہے۔ میں آپ کی اطلاع کے بغیر اسے لے گئی۔ مجھے معاف کریں۔

لیکن آئندہ ہر صبح میں اسے یہاں سے لے جائیا کروں گی اور شام کو چھوڑ جایا کروں گی؟»

اس پر امیر شریعت نے کہا۔

«تو ماں ہے! اگر ماں کے دھکی دل کو میرے دل کے ٹھکڑے سے کوئی

سکون مل سکتا ہے تو مجھے کوئی اعتراض نہیں۔ لیکن یہ دیکھنا کہ اس کی لیف

والدہ بھی اسی کے سارے زندہ ہے۔»

چنانچہ اس طرح یہ سلسلہ چلتا رہا۔ کئی دنوں کے بعد انگریز خاتون اپنے خاوند

کے ساتھ سوری سے جانے لگی تو اس نے بیویوں کا نہایت خوبصورت بوڑا بچی کے

کھینے کے لیے دیا۔ بیویاں اچھی نسل کی تھیں۔ مگر کے ہر فرد سے انوس ہو گئیں۔ بچی

کو کھینے کے لیے جنتے جا گئے کھلونے مل گئے۔

قادیاں بیلیخ کا نفر نے مراٹی خلافت اور ایوان برطانیہ میں ارتاحش پیدا کر دیا

تھا۔ مراٹیت کی اڑتی ہوئی خاک میں خلیفہ قادیاں کو موت کے نقشے ابھرتے دکھانی

دینے لگے۔ باطل ہوؤں کی ایک ایک لیکر مٹتے لگی۔ آخر خود کاشتہ پودے کی حفاظت

کے لیے امیر شریعت کو قادیاں کا نفر ن کی تقریر کی بنای پر فتحیہ اور کے تحت سوری سے

، دسمبر ۱۹۳۲ء کو گرفتار کر دیا گیا۔ لیکن دوسرے ہی دن ڈیرہ دون سے انہیں ضمانت پر

رہا کر دیا گیا۔ یہ ضمانت ڈاکٹر محمد امیر صاحب نے دی جوان دنوں ڈیرہ دون ڈر زمی

ہسپتال کے انچارج تھے۔

امیر شریعت کی گرفتاری پر اہل خانہ تو بہر حال پریشان تھے لیکن بیوں کے بوڑے میں سے زندگی تمام دن اور رات بغیر کچھ کھانتے مکان کی چوت پر کھلی نشانیں وقت گزار حالانکہ گھر کے سب لوگ اس سے دودھ پینے کے لیے بھاگرتے رہے گردہ پیچے نہ اترنا۔ جیسے ہی امیر شریعت خداشت پر رہا ہو کر سوری پیچے اور گھر والوں نے ان سے اس واقعہ کا ذکر کیا تو انہوں نے فوراً آواز دی۔ بلا جلدی سے پیچے اتکر امیر شریعت کے پاؤں چاٹنے لگا اور دودھ بھی پی لیا۔

**محذوب کی دعا** [مقدمہ گور دا سپور کی معرفت کے باوجود امیر شریعت اپنے مشن کے بیان دواں رہے ہیں ۱۹۳۲ء کا سال آخری دہوں پر تھا کہ محراج النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے موقع پر امیر شریعت کو ممان جانا پڑا۔ جلسے کی حاضری تاحد نظر تھی اور اس پر خاموشی کا یہ حالم جیسے انسانی سروں پر پندے بیٹھ رہے ہوں۔ رات کے اس سکوت کو صرف امیر شریعت کی آواز توڑ رہی تھی۔ واقعہ محراج النبی کا ذکر کرتے ہوئے اسے تمثیلی انداز میں پیش کیا۔ اور حاضرین کی محنت کا یہ حالم تھا کہ محسوس کر لگے جیسے کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سواری ان کے سامنے سے گزر رہی ہے۔ میں ایسے وقت پر مجھ سے ایک محذوب اٹھا اور دنوں ہاتھ آسمان کی طرف اٹھا کر اس نے ملتانی زبان میں کہا۔

«ستیدا اشلا اتحائیں دفن تھیویں! داے سیدا خدا کے آپ یہیں رہتا  
میں، دفن ہوں)»

شاپیدیہ قبولیت کا وقت تھا کہ دل سے لکھی ہوئی بات حقیقت بن کر رہی۔ **مقدمہ کی روشنیاد** [بلماہر ۱۹۳۵ء] کا مقدمہ را پیشے اندکوئی ایسی جاذبیت نہیں رکھتا کہ قانون اور مذہم کے دریان انصاف کرنے والی حکومت کو الجمازو محسوس ہو۔ لیکن امیر شریعت کے اس مقدمہ نے تھا صرف عدالت کو بلکہ حکومت کی

پوری مشینی کو اپنی طرف متوجہ کر لیا۔ مقدمہ کے دوران ہر پیشی پر ہزاروں انسانوں کا پکھری کے احاطہ میں ہجوم، عدالت کو با رگرا نہایت ہوتا۔ اس روڈیگر عدالتوں کا ہامہ بھی معطل ہو جاتا۔ امر تسری سے گوردا پسرو کے درمیان دلیل گھاٹیوں میں تل دھرنے کی جگہ نہ ملتی۔

**جمهور اوداع** [انہی دنوں مجلس احرار نے اعلان کیا کہ رمضان المبارک کا آنڑی جمعہ گوردا پسرو میں امیر شریعت پڑھائیں گے۔ اس اعلان کے ہوتے ہی پنجاب بھر کے مسلمان گوردا پسرو سخنچے کے لیے پرتو لئے گے۔ حکومت پنجاب نے بھی جو شروع سے مسلمان اور قادیانیوں کے درمیان تماشائی تھی، جمعہ کا جماعت میں مداخلت ماسب نہ بھی۔

شہر سے باہر کھلے میدان میں نماز جمعہ کا انتظام کیا گیا۔ گوردا پسرو کی سرزین اس روز اپنے مجاہدوں کو سنجال سے تاہر تھی۔ شہر کا دامن اپنی ساری وسعتوں کے ساتھ تھی دامتی کا شکوہ کر رہا تھا۔

امیر شریعت سر پر عربی طرز کا روپال باندھے، ہاتھ میں کھاڑی سنجالے جب جمعہ کے خلپہ پر کھڑے ہوتے تو یوں محسوس ہوتا تھا جیسے کوئی عربی شسوار ہے جو ابھی گھوڑے سے اتر کر فوج سے میدان جگ کیں خطاب کر رہا ہے۔ زبان کی ثیرینی کلام کی صورت میں بانٹی جا رہی تھی۔ جس سے لاکھوں انسانوں کی دلوں کی جھولیاں بھر رہی تھیں۔ نظریں تھیں کہ امیر شریعت کو جاٹ رہی تھیں۔ دل تھے کہ بیلوں اچھل رہے تھے اور امیر شریعت تھے کہ لاکھوں انسانوں کے جذبات سے کھیل رہے تھے۔

نماز سے فارغ ہو کر مولانا جدیب الرحمن بدھیانی نے امیر شریعت کے ہاتھ پر سعیت کی تجویز پیش کر دی جسے امیر شریعت نے قبول کر لیا۔ ایک اکٹھنہ اگر سعیت

کے لیے آتا تو ہفتونوں گزر جاتے گے امیر شریعت نے حکم دیا کہ میرے ردمال کے ساتھ ایک پیگٹھی کو گردے لو اور پھر اس سے تو لیئے، ردمال، چادریں اور پیگڑیاں باندھتے جاؤ جس کا ہاتھ ان پکڑوں سے لگ جائے وہ میری بیعت میں اپنے کو داخل کجئے۔ لیں پھر کیا تھا۔ لاکھوں انسانوں کے سروں پر پیگڑیوں، چادروں، توپیوں اور ردمالوں کا ایک جال بن دیا گی۔ یہ سلسلہ ختم ہوا تو امیر شریعت نے بحیث ہونے والوں کو شرعی احکام سمجھائے نیز فرمایا کہ کل ہر شخص اپنے اپنے گھر پہنچ کر ایک پوسٹ کارڈ پر اپنا نام اور پتہ درج کر کے مجھے بھیجنے دے۔

۲۳۔ مارچ ۱۹۷۵ء کو جب خلیفہ قادیانی مرتضیٰ الدین محمود، امیر شریعت کے مقدمہ میں بطور گواہ صفائی اپنی شہادت دینے آئے تو خطوط سے بھری ہوئی سات بوریاں امیر شریعت نے حکومت کے سامنے پیش کیں جو بعیت کرنے والوں نے اطلاعات لکھنے تھے تاکہ حکومت اور خلیفہ قادیانی کو معلوم ہو سکے کہ میرے روحانی مریدوں کی تعداد بھی کئی لاکھ تک پہنچ گئی ہے۔

خلیفہ قادریاں کی شہادت چار دن تک جاری رہی اور اس دورانِ اس کی نگاہیں بار بار خلوط سے بھری ہوئی ان پوریوں سے مکراتی رہیں۔

**فردی جنم** عدالت نے امیر شریعت پر فردی جنم ماند کرتے ہوئے لکھا:-  
ملزم نے اپنی تقریر کے بعد ان مکتب معظوم کی رعایا کے دو طبقات  
احمدیوں اور خراحمدیوں کے درمیان دشمنی یا احتارت پیدا کرنے کی کوشش کی۔

لفظ "طبقات" مذہبی فرقوں پر اطلاق پاتا ہے۔

امیر شریعت نے فرد چم کے جواب میں کہا:-

۴۔ میری تقریر کے جن حصوں کے متعلق شکایت کی گئی ہے وہ سخت شدہ چیزیں ہیں جس سے میری اصل تقریر کے معنی ہی بدل دیے گئے ہیں۔

میں اقبال کرتا ہوں کر میں نے اپنی تقریر میں یہ لفظ کئے تھے کہ بنی دھوکے باز نہیں ہوتا۔ تبلیغ کا نقشہ میں جہاں میں نے پتھے اسلام کی اشاعت کے لیے خطبہ صدارت پڑھا تھا مرا باشیر الدین اور مسلمانوں میں خوارت پیدا کرنے کا کوئی موقع ہی نہ تھا۔ مرا نبی چالیس کروڑ مسلمانوں کو مرا غلام احمد کو بنی نما نتے کی وجہ سے کافر سمجھتے ہیں اور چونکہ یہ مذہبی انقلافات ہیں۔ اس وجہ سے احمدیوں اور غیر احمدیوں میں شادی بیان کے اور دوسرے تعلقات ممکن ہی نہیں۔ مرا نبی مسلمانوں کے پھوٹ کا جنازہ بھی نہیں پڑھتے اور وہ مسلمانوں کے متعلق خنزیر کا لفظ استعمال کرتے ہیں اور ان کی عورتوں کو سکایاں دیتے ہیں اور کہتی ہے بھی برے لفظ استعمال کرتے ہیں۔“

اگر ضرورت ہوئی تو میں ایک تحریری بیان شامل کروں گا۔

تحریری بیان | دیوانِ سکھاندڑ طرکٹ جھڑپیٹ گورداپور نے امیر شریعت کے تحریری بیان کے حسب ذیل اقتباسات اپنے فیصلے میں نقل کیے ہیں۔

«شعبہ تبلیغ مجلس احوال کا فرض تھا کہ اسلامی و نیا کو متنبہ کردے کے کوہ اپنے تینیں جماعت قادیانی کے فریب، دھوکوں، افلاط ازماں اور عیاریوں سے بچائیں۔

«منیمہ انجام آتھم اور نزول المیسح ہو مرا غلام احمد قادیانی بانی جماعت کی لکھی ہوئی کتابیں ہیں جو یہ ہر علی شاہ گوٹھومی اور دیگر مقتدی میتیوں کے خلاف سخت الفاظ اور سکایوں پر مشتمل ہیں۔“

«خداوند یسوع المیسح کو بھی اس میسح موعود نے نہیں چھوڑا۔“

«تریاق القلوب» و «نور الحق» اور سبست سی کتابیں مرا غلام احمد کی لکھی ہوئی اور انگریزوں کے ساتھ انسقی کی وفاداری اور ہجای پوسی اور برٹش گورنمنٹ کی بے نظر خدمات کا ثبوت ہیں۔“

”لورا لحق“ میں میرزا غلام احمد نے لکھا ہے کہ گورنمنٹ (برطانیہ) سے فدائی خدا اور رسول سے فدائی کے برابر ہے اور میرزا اس بارے میں مزائی بھی فدار ہو جائیں تو ان سے بلا فدار کوئی نہ ہو گا۔

”میں نے کہا تھا کہ ادوب ہٹھیا! تو نبی بنا تھا تو تجھے دہی وقار تا نعم رکھنا چاہیے تھا۔ جب بیوت کا دھوئی کیا تھا تو تمیں انگریزوں کے کتنے نہ بنتا چاہیے تھا۔ تم انگریزوں کے بغیر دم کے کتنے ہو؟“

”موجودہ خلیفہ کے وقت میں قادیاں کے لوگوں پر ہر قسم کا دباوڈالا جاتا ہے اور تشدد کا استعمال کیا جاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس ڈر کے اڑے کوئی صحتی شاہد درج شدہ منظالم کی گواہی دینے کو بھی تیار نہیں ہوتا۔ محمد امین کو دون دہار سے مارڈالا گیا۔ میاہدہ بلڈ ہاگ گا کہ جلا دی گئی لیکن حکومت مجرموں کو پکڑنے سکی۔ نہ ان کا چالان کیا گیا اور نہ کوئی اور کارروائی ان کے خلاف کی گئی۔ یہ موجودہ خلیفہ کی حکومت کا نتیجہ ہے اس کا اثر منظلوں اور ان کے ہم خیالوں کے دلوں پر ظاہر ہے۔ ان لوگوں کو یقین ہو گیا تھا کہ سواتے خلیفہ کے انگریزوں کی کوئی حکومت قادیاں میں نہیں اور خلیفہ جو چاہے کر سکتا ہے۔ محمد امین کے قتل سے ان مسلمانوں میں تبلیغ کرنے کا راستہ کھل گیا جن کے دل پہنچے ہی ڈر سے زخمی ہو گئے تھے۔“

”ملزم نے اس شخص کو چیخ کیا جسے اپنی طاقت کا گھنٹہ تھا اور جس سستام ڈرتے تھے۔ مزائیوں اور ان کی بیوت اور خلافت کے متعلق ملزم نے کہا کہ اب یہ نہیں رہتے گا۔“

”ملوم نے بیان کے آخری حصے میں بطور صفاتی کے کہا کہ جا عیت احمدی نے اپنے کاموں سے اپنے خلاف دنیا میں اتنی نفرت پیدا کر لی ہے کہ میرے لیے ان کے خلاف

نفرت پیدا کرنا یے فائدہ تھا۔ بالخصوص اس حالت میں میر المقصود یہ نہ تھا کہ میں نے انہیں  
کلروں سے مکروہ کر دینے کے الفاظ استعمال نہیں کیے۔“

(امیر شریعت کی تقریر جسے حاصلت نے اپنے فیصلے میں نقل کیا)

۱۰ اب ہم ملزم کی تقریر کی طرف آتے ہیں۔ سامیعن بوکر اندر گنوار تھے انہیں مخاطب  
کرتے ہوئے ملزم نے دوران تقریر کیا۔ اس علاقہ میں جہاں بنت خدائی کا دھونی کرتے ہیں  
ہم غریبوں کا اکٹھا ہوتا ہے جن میں سے اکثر کا کوئی گھر بھی نہیں، کوئی معمولی بات نہیں۔ پھر  
لزم نے کہا، فرعون کا تحجت الشیعیار ہا ہے اور خدا نے چاہا تو یہ نہیں رہتے گا۔ پھر قادیان  
کے متعلق ملزم نے کہا، اس علاقہ میں حکومت کے اندر ایک اور حکومت پیدا ہو گئی ہے  
جہاں ظلم اور انصافی، تکبیر اور غزوہ اتنا بڑھ گیا ہے کہ جب بخاری مسعودی سے امر ترس کو آیا  
تو پویں نامے کی طرح اس کے ساتھ لگی رہی اور امر ترس پہنچنے پر اسے دفعہ ۲۴۳ کا تحجت  
دو سب انسپکٹوں نے تو ٹس دیا۔ اس موقع پر ملزم نے پویں کو جنون کی فوج قرار  
دیا۔ پھر تقریر کرتے ہوئے کہ اللہ انہا قادیان میں غریب شاہ پیش جاتا ہے ظالم  
سمجھتا ہے کہ وہ مر گیا اور حکومت کمٹتی ہے کہ گواہ نہیں ملتا یہ چشم پوشی ہے۔ اور ہم  
انتہے ذلیل ہیں۔ اس بھروسے ملزم نے قادیان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا کہ میران جھریلوں  
نے ریاست بہاول پورا پیارا اور کشمیر جیسے اختیارات حکومت سے حاصل کر لیے ہیں اور  
ہمیں استنباتک کرنے کی اجازت نہیں۔

پھر اس سوچے پر قیام امن کے لیے پویں متعین کیے جانے کی طرف اشارہ کر کے  
اور احمدیوں کی اس کافرنیس کے ناکام کرنے کی کوشش کی طرف اشارہ کر کے ملزم نے کہ  
کہ اگر یہ احوال کی تبلیغی کافرنیس نہ ہوتی تو نہیں معلوم کیا ہو جاتا۔ تجویز پیر دا جن میں پھر کیا  
پہنچتے ہوتے۔

لزم نے لوگوں کو تلقین کی کہ دیری سے تکیفیں برداشت کریں اور اپنے رسول اکرم

صلی اللہ علیہ وسلم کے قدموں کی پیر وہی کریں۔ ملزم نے خلیفہ قادیاں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے یہ بھی کہا کہ وہ ایک بنی کا بیٹا ہے۔ میں بنی کا تو اسہ ہوں۔ وہ آئتے تم خاموش بیٹھے رہو سوہیگر ساختہ اردو، پنجابی، عربی اور فارسی میں تمام مسائل پر بحث کرے تو اس جھگٹے کا آج ہی فیصلہ ہو سکتا ہے۔ وہ پردے سے نکلے، گھونگٹ اٹھائے اور حکومت کو ہمارے اختلاف کے بدلے میں درمیان میں نہ لائے۔ وہ کشتمی کرے اور مولا علیؑ کے جو ہر دن کیسے اور جن میان سے چاہے آتے۔ وہ موڑ میں آتے یہیں پیدیل آؤں۔ وہ حسیر پین کرائے میں کھدا کا کرتہ پین کراؤں۔ وہ اپنے ابائی سنت کے مطابق عبیر، جننا ہوا گوشت، یاقوتیاں اور پورمر کی طہاں کو وائیں پی کر آتے اور میں اپنے نانا کی سنت کے مطابق جو کی روٹی کھا کر آؤں۔ اسے حکومت سے مد نہیں انگتی چاہیے اکیلا آتے اور بخاری کے جو ہر دن کیسے۔ اگر ہم میاں دو چار سال رہیے تو خدا کے فضل سے یہ بالکل تباہ ہو جائیں گے۔

اخبارہ زیندارہ اور اس کے ایڈیٹر مولانا ظفر علی خاں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اور اپنے اس کافرنیس کے صدر ہونے کی طرف اشارہ کر کے ملزم نے یہ بھی کہا کہ ہندوستان کے کسی مولوی میں اس طرح قادیاں میں آنے کی طاقت نہیں۔ یہ کسی ایکے آدمی کا کام نہیں۔ یہ ایک جماعت کی طاقت ہے۔ جماعت کے سر پر خدا کا ہاتھ ہوتا ہے۔ حکومت آج ازما کر دیکھ کر باوجود پابندیوں کے جو حکومت نے لگادی ہیں اور باوجود جماعت احمدیہ کی حق نفت کے قلامان محمد صلی اللہ علیہ وسلم اتنی تعداد میں نظر آتے ہیں۔

پھر قادیاں اور خلیفہ کا ذکر کر کے ملوم کے ملوم کے کہا کہ ہم سب کو ایک عزم میاں لایا ہے اور وہ یہ ہے کہ اس ناپاک زمین کو پاک کیا جائے۔ خدا اس زمین کو پاک کرے۔ کیونکہ میاں خاتم النبیینؐ کی توبہ ہیں ہوتی ہے۔ اس جگہ پیارے مدینی، اگری رسول مسیح موجود نہیں ہیں۔ میاں شرک ہے اور میاں چالیس کروڑ مسلمانوں کے تیرہ سو سالہ قبل کے احترام کی ہتھ کی جاتی ہے۔ میں ایک بات جانتا ہوں کہ خواہ کوئی شخص مکہ میں پہنچا ہو

اور مکہ ہی میں مرے لیکن اگر اس نے رسول سے محبت تر کمی تو اس کی بخات نہیں ہو سکتی۔ میں غریب ہوں اور اپنے دلی خیال کا انعام رکتا ہوں۔ حکومت کو یاد رکھنا چاہیے کہ جو شخص بُوت کی قیمت تک نہیں چھوڑتا ہم اس کے لیے طاحون اور ہیئت کی طرح ہیں۔ اگر حکومت کوئی اور ہاتھ دیکھنا چاہتی ہے تو اس کی مرضی ۹

تم نے ہیں سینکڑوں بار آزمایا ہے۔ قبل ازیں خلافت اور مقامات مقرر کے اخترام کا سوال اٹھا۔ رسول اکرم کی عزت پر جملہ کیا گیا تو یا ہمدری خوشی کے مارے اچھل پڑتے چب ملک کا سوال اٹھا، انہوں نے کہا کہ یہ (مرزا فی) ہندوستان کے ساتھ تعلق نہیں رکھتے ہیں اور صرف خدا کے رسول سے تعلق رکھتے ہیں۔ حکومت نے ہماری طاقت کو نہیں آزمایا۔ اب گیا ہے بیکے ہیں۔ سورج نکلنے میں ابھی سات گھنٹے باقی ہیں اور میاں ہزاروں لوگ جمع ہیں۔ حکومت کو اپنی طاقت ہٹا لینی چاہیے۔

میں گورنمنٹ کے سامنے ملاقوں کے مطابقات پیش کرنا چاہتا ہوں لیکن اس شخص کا کیا حشر ہو گا پوچھتے ہوں مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بنی ہونے کا دعویٰ کرتا ہے یہ ہمارے ساتھ کیا مقابلہ کر سکتے ہیں۔ یہ انگلستان والوں کے دم کٹتے کتے ہیں اور انگلینڈوں کی چاپلوسی بھی کرتے ہیں اور ان کی جو تیوں کے تلے صاف کرتے ہیں۔ میں فخر نہیں کرتا اور خدا کی قسم کھا کر کتنا ہوں۔ اگر مجھے اکیلا چھوڑ دیا جائے تو تم میرے لفڑ بیشتر کے سعر کے دیکھو۔

میں کیا کہوں لفظ تبلیغ نے مجھے خشک میں ڈال رکھا ہے۔ یہ پوٹیکل کا لفڑ نہیں ہے۔ اگر باہیں ڈھیلی چھوڑ دی جائیں تو مرزا یتو! میں تمہیں کتنا ہوں کہ تم پیش اپ کی جاگ کی طرح بیٹھ جاؤ۔ ہم نے کبھی حکومت سے امداد حاصل نہیں کی مان کی بُوت اور خلافت حکومت کے سہارے کھڑی ہے۔ تمہیں کیا پتہ پانچ سال کے خود کے اندر اندر زیرو پولیس ہمارے قبضہ میں ہوگی۔

پھر علماء سے بوا شیخ پر میٹھے تھے ملزم نے خاطب ہو کر پوچھا کہ آیا جو شخص پانچوں  
جماعت میں فیل ہو جائے دہنی بن سکتا ہے؟ ہندوستان میں تو اس کی ایک مثال موجود  
ہے کہ ایک شخص نے فیل ہو کر بنی کادوی کیا۔

پھر ملزم نے کہا کہ حدیث اور تفسیر سے ثابت ہے کہ مرزا غلام احمد بنی نیس قتا اور کہ  
بنی دھوکے باز نہیں ہوتا۔ پھر اب دفعہ ۲۲ انفاذ کردی گئی ہے۔ غریب شاہ کو مار گیا۔ ملکیین  
کو قتل کیا گیا۔

اویسح کی بھیرلو! تم سے بیٹھنے کے لیے کوئی نہیں آیا۔ ہاں اب تمہارا مجلس احرار  
سے مقابلہ ہے۔ اس نے تمیں ٹکڑے ٹکڑے کرتا ہے۔ یہ مرزا فی ہر جگہ ایک ہی ہیں  
انگریز اگر کہ پر بھی قبضہ کر لے تو یہ وہاں بھی ان کی امداد کریں گے۔ اور مرزا یہ تو تمہاری  
بیوتوں کی تصویر ہے اور یہ حکومت سے مخفی نہیں ہے۔ تم اس کی دیر تک خدمت  
کرتے رہئے ہو اور تم اس کے ناصح اور خیر خواہ ہو۔

یہ ہندوستانی بیٹھی کمشنر کے پاس جا جا کر کتا ہے کہ میں نے اور میرے باپ  
نے حکومت کی بڑی خدمتیں کی ہیں۔ او خدیث! اگر تم بنی ہو گئے تھے تو تمیں اپنا  
وقار فائم رکھنا چاہیے تھا۔

لزم نے ایک جو شیعی کی مثال بیان کی جس نے شہنشاہ حامیگیر کو گراہ کیا  
تھا اور کہا اگر بیوی کا دھوئی تھا تو پھر تمیں انگریزوں کا کتنا نہیں بتا چاہیے تھا۔  
ٹھُٹ ہے اور لاکھ لعنت ہے اس بیوتو پر۔ اکتاب "آئینہ کمالات" کا ذکر کر کے  
ملوم نئے کہا۔ مرزا غلام احمد نے لکھا ہے کہ وہ جو مجھے نہیں انتہا رحمی ہے!

میں حکومت سے دریافت کرنا چاہتا ہوں اور حکومت کو جواب دینا ہوگا۔ اگر  
ایسا ہی کوئی لفظ "زمیندار، احسان، سیاست، احوار" میں چھپ جائے تو یہ تمہارا اخبار  
ضبط ہو جائیں گے لیکن یہ مرزا فی رحمی کا لفظ استعمال کریں تو کوئی ایکشن نہیں لیا جائے۔

"نور اسلام" میں بھی جو مرزا غلام احمد کی لکھی ہوئی کتاب ہے کہتا ہے کہ مرزا غلام احمد کے مخالفین پر ایمان نہیں رکھتے سوراخنریہ ہیں اور ان کی بیویاں کہیاں ہیں۔ تقریر ختم کرنے سے پہلے ملزم نے حکام کو خوا طلب کر کے کہا کہ کافر نس کے انتقام سے ہماری غرضِ ردا تی نہیں بلکہ اس ملائی کے مظلوم مسلمانوں کا بچاؤ ہے پھر اسی میں کو یاد دلایا کہ مرزا تی و فخر ۲۷۲ تغیریات ہند کے ناند کا لیٹے پر بھی شرم نہ ہیں ہیں۔

فیصلہ میں ملزم کو وزیر و فخر ۱۵۳ اور تغیریات ہند حضور مک معظم کی رحمتی کے دو فرتوں میں یعنی احمدیوں اور دوسرے مسلمانوں کے درمیان نفرت ڈلوانے کے لارام میں مجرم قرار دیا ہوں۔ فیصلہ کے متعلق اس بات کا پورا احساس رکھتے ہوتے کہ یہ تقریر ایک تبیخی کافر نس میں ہوئی تھی میں ہم تما ہوں کہ چھ ماہ قید با مشقت اس کے لیے کافی ہو گئی پس میں ملزم کو چھ ماہ قید با مشقت، مرزا دیتا ہوں۔ اس کے ساتھ بی کلاس کے قیدیوں کا سابتاؤ کیا جائے۔

و تحفظ سکھاند

مجھ طریقہ درج اول گورنمنٹ پور مورخ ۲۰ مئی ۱۹۵۵ء

سیشن کورٹ میں اپیل ماتحت عدالت کے فیصلہ کے خلاف سیشن کورٹ میں اپیل دائر کی گئی۔ ابتدائی سمااعت میں ایم شریعت صفائی پر رہا کر دیے گئے۔

مقدمہ کی پیروی کے لیے بخاری و یونس کو نسل قائم ہوئی جو چاروں کلام پر مشتمل تھی۔

۱۔ مولانا ناظم علی آخر ایڈو و کریٹ ۴۔ شیخ شریعت حسین پلیڈر

۳۔ شیخ پیرانع الدین (جو بعد میں پنجاب مانی کورٹ کے بحث مقرر ہوئے)

۴۔ لار پشاوری مل ایڈو و کریٹ۔

مرزا یہوں کی جانب سے چونہدی سر غفراللہ خاں اور ان کے بھائی چونہدی اسلام خاں پیر کا رکھتے۔

**اپیل کا فیصلہ** مسٹر جی۔ ڈمی۔ کھوسلہ سیشن بج گوردا سپور نے قریں کے وکلا مکی  
بحث کے بعد حسب ذیل فیصلہ دیا۔

اپیلانٹ سید عطا اللہ شاہ بخاری کو تحریرات ہند کی دفعہ ۱۵۳ اور کے  
تحت مجرم قرار دیتے ہوتے ۶ ماہ قید، با مشقت کی سزا اس تقریر کی بنابر  
دی گئی ہے جو اس نے اخواز تیلیخ کا نفرنس کے موقع پر ۲۱ اکتوبر ۱۹۴۷  
کو کی تھی؟

اپیلانٹ کے خلاف فرد جنم پر نظر ڈالنے سے پہلے چند دلائل کا بیان کرنا ضروری  
ہے، جو معاملہ زیر بحث سے تعلق رکھتے ہیں۔ تقریر بآپ پچانچ برس کا عرصہ ہوا تا دیاں کے  
ایک شخص سمجھی خلام احمد نے دنیا کو اعلان کیا کہ وہ مسیح موجود ہے۔ اس اعلان کے ساتھ ہی  
اس نے اسلام کے اعلیٰ پادری کی حیثیت اختیار کر لی جس کے ارکان اگرچہ مسلمان ہونے  
کا دعویٰ کرتے ہیں، لیکن ان کے بعض عقائد اور اصول اسلام کے عام مسلم اصولوں سے  
بانکل متفاہد تھے۔ اس فرقے کا جو قادیانی، مرزا گی یا احمدی کہلاتا ہے امتیازی نشان یہ  
ہے کہ اس کے ارکان اس فرقے کے بانی کی وجہ سے مرزا کہا جاتا ہے، بوت پر کامل اعتماد  
رکھتے ہیں۔ جو تحریک اس طرح شروع کی گئی اس نے جلدی ہی شکل پکڑی اور امہتہ آہستہ  
لیکن غیر مشتبہ طور پر بڑھنا شروع کیا اور اس کے پیرو چند ہزار کی تعداد میں ہو گئے۔ قدر تا  
کچھ مخالفت ہوئی اور مسلمانوں کی اکثریت بانی فرقہ کی مذہبی فوقیت کے گھمنڈ سے سخت  
ناراض ہوئی۔ مذہب کے مخالفوں نے «کافر» کے انام کا جو مرزا نے ان پر لگایا تھا  
سے جواب دیا۔ مگر قادیانیوں نے اس پر واقعی تنقید کا بالکل خیال نہ کیا اور اپنے طعن قابیان  
میں مقامی طور پر محفوظ ہونے ہوئے جہاں تک ہو سکا حالات کے مطابق خوشحال رہے۔  
مقابلہ محفوظ ہونے کی اس حالت نے غور پیدا کر دیا جس نے قادیانیوں میں تمدد  
کی شکل اختیار کر لی۔ اپنے دلائل کو منوانے اور فرقے کو ترقی دینے کے لیے انہوں نے

ان ہتھیاروں کا استعمال شروع کیا جن کو حام طور پر نہایت ناپسندیدہ کہا جائے گا۔ انہوں نے ان اشخاص کے دلوں میں جنہوں نے ان کی جماعت میں شامل ہونے سے انکار کیا۔ نہ صرف بائیکاٹ، اخراج اور بعض اوقات اس سے بھی بدتر مصائب کی دھمکیوں سے وہشت انگیزی پیدا کی۔ بلکہ اکثر انہوں نے ان دھمکیوں کو عملی جامہ پہنا کر اپنے تسلیمی سلسلے کو مفبوط کیا۔ قادیانیں ایک دلیل کو مقرر کی گئی۔ جس کا منشاء غالبًاً اپنے احکام کو منوانے کے لیے قوت پیدا کرنا تھا۔ انہوں نے حدالتوی اختیارات کا استعمال بھی اپنے ذمے لے لیا۔ دیوانی مقدمات میں ڈگریاں صادر کی گئیں اور اجزاء بھی کرایا گیا۔ فوجداری مقدمات میں سزا کے حکم سنائے گئے اور سزا میں بھی دمی گئیں۔ لوگوں کو فی الحقیقت تادیان سے نکال دیا گیا۔ قصہ میں ختم نہیں ہوتا۔ قادیانیوں پر صریح اذام لگایا گیا کہ انہوں نے مکانوں کو تباہ کیا، جلا یا اور قتل بھی کیے گئے۔

اس خیال سے کہ کہیں یہ نسبجا جائے کہ مذکورہ بالادعات محض احرار کے تعلیل کی ایجاد ہیں یہ لازمی ہے کہ میں چند واقعی مثالیں بیان کر دوں جو اس مقدمے کی مسل پر لائی گئیں۔

کم از کم دواشخاص کو اپنے دطن تادیان سے باہر نکالا گیا۔ یکونکدان کے خیالات مرزا کے خیالات سے متفق نہ تھے۔ وہ اشخاص جلیب الرحمن نمبر ۲۰ اور اسماعیل میں مسل پر ایک چھٹی ڈی۔ زیڈ نمبر ۲۳ موجود ہے جس کا کاتب خود موجودہ مرزا ہے اور جس میں یہ حکم دیا گیا کہ جلیب الرحمن گواہ صفائی نمبر ۲ کو قادیانی میں آنسے کی اجازت نہیں۔ اس چھٹی کو مرزا بشیر الدین محمود گواہ نمبر ۲۷ نے تسلیم کیا ہے۔ گواہ صفائی نمبر ۲۰ (خانصاحب فرزند طی) نے تسلیم کیا ہے کہ اسماعیل کو جماعت سے خارج کیا گیا اور قادیانی میں داخل نہ ہونے کا حکم دیا گی۔ بہت سے دیگر گواہوں نے تشدد اور ظلم کی داستانیں بیان کی ہیں۔ بھگت سنگھ گواہ نمبر ۲۹ بیان کرتا ہے کہ مرزا میوں نے اس پر حملہ کیا۔ ایک شخص غریب شاہ کو قادیانیوں

نے ادا اور جب اس نے دعویٰ کرنا چاہا تو کوئی شخص اس کی شہادت دینے کے لیے آگئے نہ آیا۔ قادیانی ہجھوں کے فیصلہ شدہ مقدمات کی میں پیش کی گئیں جو سل میں موجود ہیں۔ مرا نے تسلیم کیا ہے کہ حدائقی اختیارات قادیان میں استعمال کیے جاتے ہیں اور ان معاملات میں وہ خود آخری عدالت اپیل ہے۔ عدالت کی ڈگریوں کا اجزا کیا جاتا ہے اور ایک شال بھی موجود ہے۔ جہاں ڈگری کے اجزاء میں ایک مکان کو نیلام کیا گیا۔ قادیان میں ایک والٹیر کورکی موجودگی کی شہادت گواہ صفائی نمبر ۳ (مرا شریف احمد) نے دی ہے۔ علاوه ازیں سب سے متگلین معاملہ عبد الکریم کا ہے۔ جس کی داستان حقیقتاً ایک داستان درد ہے اس شخص نے مرزا نی مذہب قبول کیا اور قادیان چلا گیا۔ گروہاں اس کے دل میں مذہبی فکر کو دشہات پیدا ہوتے اور اس نے مراکیت سے توبہ کر لی تب اس پر ستم آڑائی کی ابتداء ہوئی۔ اس نے ایک اخبار "مبارہ نامی جاری کیا، جس کا مقصد مرزا نی جماعت کے اعتقادات پر تنقید کرنا تھا۔ مرا نے ایک تقریر میں جو دستاویز ڈی زیڈ نمبر ۳ (الفضل مورخ ۲۷/۱) میں شائع ہوئی ہے۔ اس تقریر میں ان لوگوں کی طرف اشارہ بھی کیا جا پسے مذہب کی خاطر قتل کرنے کو بھی تیار ہوتے ہیں۔ اس تقریر کے نوراً بعد عبد الکریم پر قاتلانہ حملہ ہوا لیکن وہ بچ گیا۔ ایک شخص محمد بن عبد الکریم کی امداد کرتا تھا اور ایک فوجداری مقدمہ میں جو عبد الکریم کے خلاف چل رہا تھا اسکا ضامن تھا۔ اس پر فی الحقیقت حملہ ہوا اور اس سے قتل کر دیا گیا۔ قاتل پر مقدمہ چلا اور پھانسی کی سزا ہوئی۔

پھانسی کے حکم کی تھیں ہوئی اور پھانسی کے بعد لاش قادیانی لائی گئی اور اس کو

لے۔ مرا کو جو عصیاں دی جاتی ہیں۔ ان پر قادیانی ساخت کا اسٹامپ اور کورٹ فیس تیار کر کے فروخت اور استعمال کیا جاتا ہے لیکن یہ سب پوشیدہ طور پر کیا جاتا ہے۔

دھوم دھام سے اسے اس جگہ دفن کیا گی جس کا نام "بشتی مقبرہ" ہے۔ الفضل اخبار میں جو مزائی جماعت کا اخبار ہے قتل کی تحریف اور قاتل کی مرح سرائی کی گئی ہے۔ لیکن گیا ہے کہ قاتل جرم نہیں تھا اور امر واقع سے قبل ہی جان دے کر چنانی کی بنیام کندہ سزا سے بچ گیا۔ خدا نے اپنے حدل و انصاف میں یہ مناسب سمجھا کہ چنانی کی ذلت سے پسلے ہی اس کی روح قبض کر لے۔

جب حادثت میں مرتزا کا ایک معاملے کے متعلق بیان لیا گی تو اس نے بالکل مختلف کہانی بیان کی اور کہا کہ محمد حمین کے قاتل کو باعتہ طریق پر اس لیے دفعہ کیا گی تھا اس نے اپنے بجوم پر انہمار نہ دامت کیا تھا اور اس طرح گنہ سے برمی ہو گیا تھا لیکن دستاویز ڈی زیڈ نمبر ۲۰۰۳ کی تردید کرتی ہے اور مرتزا کی نیت اور اس کی ولی کیفیت کا پتہ اس انہمار خیال سے بالکل عیا ہے۔ (ڈی زیڈ نمبر ۲۰۰۳)

میں یہاں یہ بھی کہہ دوں کہ اس دستاویز کا مضمون لاہور ہائی کورٹ کی توبہن بھی ہے۔ ایک اور واقعہ بھی ہے جو محمد امین کے قتل سے تعلق رکھتا ہے یہ مرتزا میں بھی مرتزا تھا اور یہ امر واقعہ ہے کہ وہ اس فرقے کا ایک مبلغ تھا اس کو بخارا بھیجا گیا تھا۔ لیکن کسی وجہ سے اس کو ملازamt سے بکدوش کر دیا گیا۔ اس کی موت کلماظمی کی ایک ضرب سے ہوئی جو چودڑی فتح محمد گواہ صفائی ملا نے لگائی۔ حادثت ماتحت نے اس معاملے کو سرسری نظر سے دیکھا ہے لیکن اس پر نظر خائز ڈالنے کی ضرورت ہے۔ محمد امین اگرچہ مرتزا تھا لیکن وہ مرتزا کا مورد حساب ہو چکا تھا۔ اس لیے یہ سبق بزرگ نہیں رہا تھا۔ اس کی موت کے واقعات کچھ ہی ہوں یہ امر ناقابل انکار ہے کہ محمد امین قشید کی موت مرا پولیس کو واقعے کی اطلاع دی گئی لیکن بالکل کارروائی نہ کی گئی۔ یہ بحث کرنا غضول ہے کہ قاتل حفاظت خود اختیاری کر رہا تھا کیونکہ یہ قبضہ تو اس حادثت کا کام ہے جو مقدمے کی سماعت کرے۔ یہ امر کافی تجھب انگیز ہے کہ چودڑی فتح محمد

نے بنا قرار صالح بیان دیا ہے کہ اس نے محمد امین کو قتل کیا تھا مگر پولیس کچھ نہ کر سکی اور اس کی وجہ یہ بیان کی گئی کہ مرا زندگی ملقت اتنی بڑھ گئی تھی کہ کوئی گواہ سامنے آ کر سچ بولنے کو تیار نہیں تھا۔ ہمارے سامنے عبدالکریم کے مکان کا محاذ بھی ہے۔ عبدالکریم کو قادیان سے نکالنے کے بعد اس کا مکان جلا دیا گیا۔ اسے قادیان کی سماں ٹاؤن کمپنی سے حکم حاصل کر کے یہ قانونی طریقے سے گرانے کی کوشش بھی کی گئی۔ یہ افسوس ناک واقعات ظاہر کرتے ہیں کہ قادیان میں طوالہ الملوکی تھی جس میں آتش زنی اور قتل بھی ہوتے تھے۔

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حکام ایک غیر معمولی درجے کے نالج کا خلاصہ رہو چکے ہیں اور دنیوی اور دینی معاملات میں مراز کے حکم کے خلاف کبھی آواز نہ اٹھائی گئی۔ مقامی افسروں کے پاس کئی مرتبہ شکایات کی گئیں لیکن انسداد نہ ہوا۔ مسل پر ایک دوسری شکایات ہیں لیکن ان کا حوالہ دینا غیر ضروری ہے اور اس مقدمے کے انوار میں کے متعلق خیر مشتبہ ازامات حاصل کیے گئے ہیں کہ قادیان میں قلم و بورجاري ہوتے کے متعلق خیر مشتبہ ازامات حاصل کیے گئے لیکن معلوم ہوتا ہے کہ ان کی طرف مطلق توجہ نہ کی گئی۔

ان کا روایوں کے متذہاب کے لیے مسلمانوں کے اندر منتقلہ از روح حیات پیدا کرنے کے لیے امور تبلیغ کا نفرنس بلائی گئی۔ قادیانیوں نے قدر تباہ اس اقدام کو ناپسندید گی کی مکاہ سے دیکھا اور انہوں نے کا نفرنس کے انعقاد کو کلیتہ رکھنے کے لیے دیراز کوشش کی۔ امور کا نفرنس کے انعقاد کے لیے ایک شخص ایش سنگھ کی نبیں حاصل کی گئی تھی۔ قادیانیوں نے اس زمین پر قبضہ کر لیا اور اس پر دیوار کھینچ دی۔ اس طرح ایک ہی قلعہ زمین سے بھی محروم کر دیے گئے جو ان کو قادیان میں حاصل ہو سکتا تھا اور اس لیے مجبور کر دیے گئے کہ قادیان سے ایک میل کے فاصلے پر ایک جگہ اپنا اجلاس کریں۔ دیوار کا بنایا جانا ظاہر کرتا ہے کہ اس وقت فریقین میں تحلقات کس قدر کثید تھے۔

اور مرزا یوں کا تمدکس حد تک پہنچ گیا تھا کہ وہ اپنی دست درازی کے قانونی انجام سے اپنے آپ کو بالکل محفوظ و مامون سمجھتے تھے۔

لیکن اجلاس ہوا اور یہی اجلاس مخالف جس کے لیے اپیلانٹ کو کہا گیا جو بے امداد مقناطیسی جذب اور اعلیٰ درجے کی فضیحانہ خطابت کا مالک ہے۔ اُس نے اس اجلاس میں وہ تقریر کی جسے دولہ انگریز خطاب کما جاسکتا ہے۔ تقریر کی گئنے والی رہی اور بیان کیا گیا ہے کہ حاضرین کی یہ کیفیت کہ گویا مسحور ہیں۔ اس تقریر میں اپیلانٹ نے اپنے خیالات کا انہمار کس قدر صاف گوئی سے کیا اور اس نے اس بات کو پوشیدہ نہ رکھا کہ اس کے دل میں مرزا اور اس کے پر وقوف کے خلاف کس قدر ناپسندیدگی بلکہ نفرت ہے۔ تقریر بآخوات میں شائع ہوئی اور اس پر اعتراض کیا گیا۔ معاملہ حکومت پنجاب کے سامنے پیش ہوا جس نے موجودہ مقدمہ کی اجازت دی۔

اپیلانٹ کے خلاف جو فرد جنم ہے اس میں اس کی تقریر کے سات حصہ دیجیں جن کو خاص طور پر قابل اعتراض اور قابل گرفت بتایا گیا ہے۔ وہ حصے یہ ہیں۔

”فرعونی تخت الشا جار ہے انشاء اللہ تخت نہیں رہے گا وہ بنی کا بیٹا ہے، میں نبی کا نواسا ہوں۔ وہ آئے تم سب چپ چاپ بیٹھ جاؤ۔ وہ بجھ سے اردو افارسی اپنے جانی میں ہر معاملے پر بحث کر لے۔ یہ جھکڑا آج ہی ختم ہو جائے گا۔ وہ پردے سے باہر آئے۔ نقاب اٹھائے۔ کشتی اڑے۔ مولا علیؑ کے جو ہر دیکھے۔ وہ ہر زنگ میں آئے۔ وہ موڑ میں بیٹھ کر آئے میں ننگے پاؤں آؤں۔ وہ ریشم پن کر آئے میں کھڈکا کرتا۔ وہ زعفران کیا ب، یاقوتیاں اور پلو مرکی مانک اپنے اباکی سنت کے مطابق کھا کر آئے میں اپنے نانکی سنت کے مطابق جو کی روٹی کھا کر آؤں۔ یہ ہمارا مقابلہ کیسے کر سکتے ہیں۔ یہ برطانیہ کے دم کٹے گئے ہیں۔“

وہ خوشامد میں بڑانیہ کے بوٹ کی ٹو صاف کرتا ہے۔ میں تکریر سے نہیں کہتا بلکہ خدا کی قسم کہا کہ کتنا ہوں کہ مجھے اکیلا چھوڑ دو۔ پھر بیشتر کے لادبیرے ہاتھ دیکھو۔ کیا کروں لفظ تبلیغ نے میں مشکل میں ڈال دیا ہے۔ یہ سیاسی مجلس نہیں ہے۔ اور زایتوں اگر باگیں وضیلی ہوتیں۔ میں کتنا ہوں کتاب بھی ہوش میں آؤ۔ تمہاری طاقت اتنی بھی نہیں جتنی پیشა۔ کی جھاگ ہوتی ہے۔

جو پانچوں جماعت میں فیل ہوتے ہیں، بنی بن جاتے ہیں کینکہ ہندوستان میں ایک مثال موجود ہے۔ جو فیل ہوا وہ بن گیا۔ اور میسح کی بھیڑوں اتم سے کسی کا ہمکراو نہیں ہوا۔ جس سے اب مقابلہ ٹپا ہے یہ مجلس احرار ہے۔ اس نے تم کو ٹکڑے کر دیتا ہے۔ اور زایتوں اپنی بیوت کا نقشہ دیکھو۔ اگر تم نے بیوت کا دعویٰ کیا تھا تو بیوت کی شان تو رکھتے۔

اگر تم کے بیوت کا دعویٰ کیا تھا۔ تو انگریزوں کے کتے نہستہ اپیلانٹ نے عدالت ماتحت میں بیان کیا کہ اس کی تقریر درست طور پر نہیں تکھی گئی۔ اس نے چند نمبر ۵ کے متعلق خاص طور پر کہا کہ وہ اس کا کہا ہوا نہیں ہے۔ اگرچہ اس نے تسلیم کیا کہ باقی جملوں کا مضمون میرا ہے لیکن اس نے عبارت کے غلط ہونے کا عذر اٹھایا۔ عدالت ماتحت کے فیصلے پر کہ جملہ نمبر ۵ کی روپٹ غلط ہے اور اپیلانٹ کو اس کے متعلق مجرم قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اپیلانٹ کی سزا ایابی باقی چند فلمزوں پر مدارکھتی ہے۔ اپیلانٹ کے دکیل نے بحث کے وقت فوراً تسلیم کیا کہ فقرہ جات نمبر اتنا نمبر اور نمبر اتنا نمبر فی الحقيقة اپیلانٹ نے کے۔ وہ اس مرٹ۔ سپورٹر کی عبارت کی درستگی کو بھی زیر بحث نہیں لانا چاہتا۔ اس لیے میرے حا۔ ہن انتخاب فیصلہ ہے۔

کر آیا یہ چھ جملے زیرِ فہد ۱۵۱ اور قابل گرفت ہیں اور کیا یہ الفاظ کہ کمرافعہ گزارنے کسی جرم کا ارتکاب کیا ہے۔

”مرافعہ گزارنے عدالت میں بہت سی تحریری شہادتیں پیش کیں گیں ویہ رکھائے کی کوشش کی ہے کہ اس کی تقریر کا مقصد مرزا اور اس کے متبیعین کے بھروسہ دار ستم رانیوں پر جائز اور معقول تنقید کرنا تھا۔ اس کا بیان ہے کہ اس کی تقریر کا واحد مقصد سوتے ہوئے مسلمانوں کو دعوت بیداری دینا اور مرزا یوں کے مذموم افعال کا راز طشت از با م کرنا تھا۔“

اس نے اپنی تقریر میں جا بجا مرزا کے ظلم و تشدد کا ذکر کیا ہے اور مطابق کیا ہے کہ ان مسلمانوں کی شکایات کا ازالہ کرایا جائے جو صرف مرزا کی بیوت اور اس کے خواستہ اتندار کے منکر ہونے کی وجہ سے ہدف چور ستم بنے ہوئے ہیں۔

میں نے مرافعہ گزار کی تقریر پر ان حالات کی روشنی میں غور کیا ہے جو فادیاں میں روپما ہو رہے تھے۔ اول یہ کہ وہ مرزا اور اس کے متبیعین کے افعال پر تنقید کرے دوم یہ کہ مسلمانوں کو اس بات کی ترغیب دینا چاہتا تھا کہ وہ مرزا یوں کے مقابلے میں بیدار ہو کر اپنی شکایات کے ازالہ کی کوئی صورت نہ کالیں۔

مجھے بتایا گیا ہے کہ یہ تقریر مسلمانوں کی طرف سے صلح کا ایک اعلان تھی۔ لیکن اسے سرسراً طور پر پڑھنے سے کوئی معقول آدمی اس بات سے انکار نہیں کر سکتا کہ اعلان صلح کی بجائے یہ تقریر پیکار آزمائی کی دعوت تھی۔ مرافعہ گزارنے کے قانون کے اندر رہنے کی کتنی ہی کوشش کیوں نہ کی ہے لیکن اپنی سانحیت اور جوش فضاحت میں وہ تھا نون کی استناعی حدود کو پھانڈ گیا اور اس نے الیسی باتیں کہر دیں جو اس کے سامنے اے دلوں میں مرزا یوں کے خلاف نفرت پیدا کرنے کے سوا اور کوئی اثر نہیں رکھتی تھیں ایک پختہ کار مقرر کی طرح مرافعہ گزارنے رہا کہ ارک انٹوٹی کی سُنّت پر عمل کرتے

ہوتے یہ اعلان تو کر دیا کہ وہ احمدیوں سے بر سر پکار فیض ہونا چاہتا لیکن صلح و اتحاد کا اعلان الیسی سخت کلامی سے ملبو مقا جس کا مقصد سامعین کے دل میں احمدیوں کے خلاف نافرتو حقارت پیدا کرنے کے سوا اور کیا ہو سکتا تھا۔

اس میں شک نہیں کہ مرافعہ گزار کی تنقید میں ایسے حصے بھی ہیں جو مرزا کے افعال کی جائز اور محتقول تنقید پر مبنی ہیں۔ تقریر کے دوران غریب شاہ کو زد کوب کرنے کا واقعہ، محمدیین اور محمد ابیین کے واقعات قتل اور مرزا نے تاریخ ان کے بجز و تشدید کے متعدد ایسے واقعات کا حوالہ دیا گیا ہے جن پر تنقید کرنے کا ہر سچے مسلمان کو حق ہے۔ یہ اس تقریر کے دوران اس توہین کا بھی ذکر کیا گیا جو احمدی اپنے چہرہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی شان میں روایت کئے ہیں اور جن سے لازمی طور پر مسلمانوں کے جذبات مجرور ہوتے ہیں۔

مسلمانوں کے نزدیک محمد رسول اللہ علیہ وسلم (خاتم النبیین) ہیں۔ لیکن مرزا یوں کا حقیقتہ ہے کہ عصہ صلی اللہ علیہ وسلم (کے بعد بھی کتنی بھی آسکتی ہیں اور ان پر وجہ نازل ہو سکتی ہے اور یہ کہ مرزا بیہ فرقہ کا بانی نبی اور مسیح موجود تھا۔ اس حد تک مرافعہ گزار کی تقریر تاؤن کی زد سے باہر ہے لیکن جب وہ سخت کلامی سے کام لیتا ہے اور مرزا یوں کو لیے ایسے فارمولہ سے خطاب کرتا ہے جنہیں سننا کوئی محتقول آدمی گوارا نہیں کر سکتا تو وہ جائز اور محتقول تقریر کی حدود کو پہنچاند جاتا ہے اور خواہ اس نے یہ باتیں دیدہ و دانستہ کیں یا جذبات کے جوش میں قانون ان سے اغماض نہیں برداشت کرتا۔

مرافعہ گزار کو معلوم ہونا چاہیے تھا کہ اس سامعین کی اکثریت ناخواندہ دیا یوں پر مشتمل ہے اور یہ کہ اس قسم کی تقریر ان کے دل میں احمدیوں کے خلاف بعض و عناد کے کے جذبات کی پروشن کرے گی۔ واقعات سے ثابت ہوتا ہے کہ تقریر نے سامعین پر مزحومہ اثر ڈالا اور مقرر کی سائبنت سے مسحور ہو کر لوگا۔ مدد و فرج جو شکا مظاہر ہ کیا۔ یہاں اس امر پر سمجھت کرنے کی فرمودت ہیں کہ سامعین نے اس وقت اپنے فن

کے خلاف متشدد اور اقدام کیوں نہ کیا اس تقریر نے نفوت کو کچھ زیادہ ہی کر دیا۔ فرود جم میں جن سات حصوں کو قابل گرفت مطہرا یا گیا میرے زندگی ان میں سے تیسرا اور ساتواں سب سے زیادہ قابل اعتراض ہے ہیں۔ ان فقوہ میں مرافقہ گزار نے احمدیوں کو بمعطایہ کے دم بریدہ کئے کہا ہے۔ میرے زندگی دوسرے حصے تحریت ہند کی دفعہ ۱۵۲ کے تحت قابل گرفت نہیں ہیں۔

پہلا حصہ یعنی فرعونی تنختمانیا جا رہا ہے میرے زندگی بالکل یہے ضرر ہے۔ دوسرا حصہ مرزا کی خوارک کے متعلق ہے۔ یہ امر قابل ٹھپی ہے کہ مرزا نے اول نے اپنے عقیدت مذدوں میں سے ایک کے نام خط لکھا تھا جس میں خوارک کی ایسی تمام تفضیلات موجود تھیں۔ یہ خطوط کتابی صورت میں شائع ہو چکے ہیں اور ان کا ایک سخماں مقدمے کے کاغذات میں شامل ہے۔

میری رائے میں تیسرا اور ساتویں حصے کے سوا اور کوئی حصہ قابل گرفت نہیں۔ اس کا یہ مقصد نہیں کہ مرافقہ گزار کی تقریر میں صرف دو حصے ہی قابل اعتراض ہیں تقریر کے کوائف سے پہتہ چلتا ہے کہ مرافقہ گزار کا مقصد جہاں احمدیوں کے افعال غیریہ کا تاریخ پود بکھیرنا تھا وہاں مسلمانوں کے دل میں ان کے خلاف جذبات خوارت پیدا کرنا بھی تھا۔ یہ امر کہ سامعین نے اس کی تقریر سے متاثر ہو کر تشدد اور امن بخکنی کا منظاہرہ کیوں نہ کیا۔ اس کے جم میں صرف تخفیف کرنے کا موجب ہو سکتا ہے۔

مجھے اس بات میں کوئی شبہ نہیں کہ مرافقہ گزار احمدیوں پر تنقید کرنے میں حق شجاعت تھا۔ تاہم میرے خیال میں اس نے قانون کی حدیں توڑ دیں۔ اگرچہ مرافقہ گزار نے اصطلاحی جرم کا ارتکاب کیا ہے تو بھی قانون کی پہنچ گیری کا تحفظ ضروری ہی معلوم ہوتا ہے۔ اس مقدمے کے تمام پہلو پر غور کرنے اور سامعین پر اس تقریر کے اثرات کا اندازہ کرنے کے بعد میں اس نتیجہ پر پہنچا ہوں کہ مرافقہ گزار نے تحریت ہند کی دفعہ

۱۵۳ و کے تحت اتنکا ب جرم کیا ہے اور اس کے جرم کو قائم رہنا چاہیے۔ مزا کی کمی اور بیشی کا اندازہ کرتے وقت یہ ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ان واقعات کو بھی پیش نظر کھا جاتے جو قادیانی میں رونما ہو رہے تھے۔ چنانچہ میں اس کی سزا میں تخفیف کرتے ہوئے اسے تا انتہام عدالت قید محض کی سزا دیتا ہوں۔

### دستخط

جی۔ ڈی۔ ٹھوسلہ سیشن بج۔ گوراپور ۶۔ جون ۱۹۴۵ء

تقریر امام تسری نے امر تسری میں ۲۴۔ اپریل ۱۹۴۵ء کو رات نوبجے مسجد خیر الدین میں

مولانا عبد العفار غزنوی کی زیر صدارت تقریر کرتے ہوئے کہ

وہ بعض ناعاقبت اندیش لوگ کہتے ہیں کہ مرزا نیت کے ساتھ ہمارے شیعہ سنتی ادروہابی کی طرح کے فروعی اختلافات ہیں اور اسی سلسلے میں گورنر بھادر الجن حمایت اسلام کے جلسہ میں مسلمانوں کو اتحاد اور اتفاق کی تعلیم دے چکے ہیں۔ بات دراصل یہ ہے کہ ان کے لیے اپنے خود کا شتر پوڈ کی مخالفت ناقابل برداشت ہے۔ ہم انشا اللہ اس پوڈ سے کو جڑ سے اکھاڑ کر دیں گے۔

مرزا نیت کے وجود میں آتے کی وجہ یہ ہے کہ تیرہ سوال سے عیسا نیت کے جگہ میں ابک کا ناشا تھا جو کسی طرح نکلنے میں نہیں آتا تھا۔ وہ کاظمیہ تھا کہ مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے جو دحدت میں یا مکریت عطا ہوتی تھی یہ دنیا کی کسی قوم کو حاصل نہ تھی۔ عیسا نیت چاہتی تھی کہ اسلام کی اس دحدت کو بھیشہ کے لیے ختم کر دیا جائے۔ چنانچہ اس کی بربادی کے لیے پنجاب میں مرا غلام احمد قادیانی کو کھڑا کیا گیا۔ اور اس نے ایڈری پھٹی کا

زور وحدت ملی کوتباہ کرنے میں لگایا۔ یہ اختلافات فروعی ہیں؟ کربنی کے مقابلے میں بنی کھڑا کر دیا گیا ہے اور مدینۃ النبیؐ کے مقابلہ میں مدینۃ المسیح اور جنت البیچ کے مقابلہ میں بہشتی مبرہ بنایا گیا ہے۔

اس وقت ضرورت ہے کہ مرکزی شعبہ تبلیغ مجلس احوال کو مضبوط کیا جائے۔ محلہ محلہ شعبہ ہائے تبلیغ قائم کر دیے جائیں اور قادیان میں زمین اور جامد اور خریدی جائے۔ جس دن ہمارا اپنا ہائی سکول، اپنا تبلیغی کالج، اپنی مسجد اور مہمان خانہ قادیان میں تیار ہو گیا، سمجھو کہ مرزا نیست کا خاتمہ ہو گیا۔

مرزا بشیر الدین نے پیش گوئی کی تھی کہ بعد احصار کا کام ختم ہو جائے گا۔ اور یہ لوگ ٹھہر دے سے پڑ جائیں گے مگر میں تباہ چاہتا ہوں کہ ہمارا کام اب شروع ہوا ہے۔

قادیان کا فرنس کے خطبے کی بناء پر جس دفتر ۱۵۳ کے تجھت مجھے گرفتار کیا گیا ہے اس کی سزا زیادہ سے زیادہ صرف دوسال ہے۔ میرا جرم یہ ہے کہ میں محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خادم ہوں۔ اس جرم میں یہ سزا بالکل کم ہے۔ میں خاتم الانبیا کے ناموں پر ایسی ہزار جانیں قرآن کرنے کے لیے تیار ہوں۔ مجھے شیروں اور چیتوں سے مکڑے مکڑے کرا دیا جائے اور پھر کما جائے کہ تمہیں سچرم عشق محمد تکلیف دی جا رہی ہے تو میں خدا پیشانی سے اس سزا کو قبول کروں گا۔ میرا آٹھ سالہ بچہ عطا المفتخر اور اس جیسے اخلاق کی قسم، ہزار بچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سر مرست پرستے نچھا در کر دوں۔

**ڈاؤن لر کو عظیم** ۱۹۳۴ء کی دریافتی رات جبکہ نظام کائنات محو خواہ تھا اور صرف آسمان کے تباہ سے جاگ رہے تھے کوئی میں ایسا زلہ

ایا کہ ہندگان خدا عذابِ الٰی کے باعث نیدر کے راستے موت کی پلڈنڈی پر سفر کرنے لگ پڑے۔ دن بھر کے تھکے ماندے سے لوگ رات کو صبح کی آس لے کر سوئے تھے کہ زرزے نے انہیں لاکھوں من بلبر کے ٹھیرتے دبادیا۔ اس عظیم حادثہ میں ہزاروں انسان جان و مال سے محروم ہو گئے۔

یوں تو کونٹر زرزے کے حادثات کا عادی تھا لیکن انسانی تباہی کا یمنظر اپنی نوعیت میں عظیم تر تھا۔ ان دنوں مجلس احرار کا آفتاب نصف النہار پر تھا، جس کی روشنی سے غیر ملکی سامراج کی آنکھیں بھی چند صیاری تھیں۔ مجلس احرار نے کونٹر سے دہلی تک اپنے ریلیف کمپ کھول دیے۔ ہزاروں باور دی رضا کار صیبت نوگان کی امداد کے لیے رات دن صرف ہو گئے۔

مجلس احرار کی اس بے بوث خدمت سے متاثر ہو کر والسرائے ہند نے اخراج ہناؤں کو دہلی آنے کی دعوت دی تاکہ انہیں ان خدمات کے صلے میں سرکاری مرٹیفیکیٹ دیا جائے۔ والسرائے کی اس دعوت پر جماعت بیں قدر سے اختلاف تھا۔ درکنگ کمیٹی نے اپنے ایک غیر رسمی اجلاس میں اس دعوت پر رخوا کیا۔ اجلاس میں امیر شریعت بھی امرتسر سے پہنچ گئے۔ جب انہیں والسرائے کی اس دعوت کا علم ہوا تو اجلاس سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا:۔

”مُنَكَّبٌ هَمَارَبَتْ، نَقْبَانْ بَحْبَيْ هَمَارَهِيْ ہُوَيْتْ۔ بَحَانْ بَحْبَيْ هَمَارَسَےْ مرَے  
ہیں۔ ان کی خدمت کرنا بطور انسان کے ہمارا فرض تھا، سو ہم نے جو کچھ  
کیا اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کے لیے کیا اس میں والسرائے کوں ہے۔  
جو ہماری خدمات سے خوش ہو کر ہمیں مرٹیفیکیٹ دے۔ ہم تو اپنے خدا  
سے انعام چاہتے ہیں۔ انگریز کا مرٹیفیکیٹ ہمارے لیے کوئی قیمت  
نہیں رکھتا۔ اگر مجلس احرار نے کوئی ریلیف کمپ والسرائے کو خوش کرنے

کے لیے کھو لاتھا تو پھر اس کی دعوت پر فوراً دہلی جانا چاہیے اور اگر صیبیت زدگان کی امداد خدا کے لیے کی ہے تو پھر میری رائے میں دوستوں کو اس قسم کے مشورے پر اپنا قیمتی وقت صارع نہیں کرنا چاہیے۔ امیر شریعت کی اس رائے کو درکنگ کیٹی نے پسند کیا اور والئرائے کو ظماع کردی گئی کہ کوئی تذللیف کیمپ کے سلسلے میں آپ کی دعوت کا فکر یہ یعنی مصروفینوں کی بنار پر ہم ملاقات کے لیے نہیں آ سکتے۔

**مسجد شاہ چراغ** | بساط سیاست پر بلطفی و اے کھلاڑی جب حالات واقعات کی بخش پرانگیاں رکھنے پیں تو ان کے نکر کی دامنی نایاں اُبھر کر حالات کے نقشے کو کچھ اس ترتیب سے لکھتی ہیں کہ واقعات آپ سے آپ سمجھتے جاتے ہیں۔ جھوٹ اور فریب کا خوبصورت نام ہے سیاست اور سیاسیت میں انتدار کے گھوڑے پر سفر کرنے والے لوگ عموماً اسی بآس سے آراستہ رہے ہیں۔

۱۹۴۵ء کے آئین نے ہندوستان کو بورجایت دی، وقت کے والشور کرگسوں کا لباس اتنا کر جوام میں شاہین بن کر پرواز کرنے لگے، حالانکہ وہ شاہین کی طرح شکار کرنے کے عادی نہیں تھے۔ لیکن کرگسوں میں پروش پانے والے جب بال پر ستوار کر سامنے آئے، تو نکا ہیں فریب کھا گئیں۔

ایکٹ ۱۹۴۵ء کے نفاد کے بعد میاں سرفصل حسین جب والئرائے کی کونسل سے فارغ ہو کر پنجاب میں آئے تو ان دونوں سرکنڈ رحیات آئندہ انتخاب کے لیے دوسری سیاسی پارٹیوں کے علاوہ مجلس امور سے بھی رشتہ گانٹھ رہے تھے۔ ان کی رائے میں مجلس امور اس وقت ایسی جماعت متعی ہو پنجاب کی سیاست پر غالب تھی۔

سرفصل حسین زیرِ کاڈنی تھے، اور ہوائی تقلیع تحریر کرنے کے عادی تھے اس کا گھوڑہ پر اپنے مستقبل کو روشن نہ پا کر حکومت سے سازش کر کے سرکنڈ رحیات خان کو شیفت بنا کر

آف انڈیا کا ڈپٹی گورنر بننا کر کلکتہ بھجوادیا۔ راستے کی اب دوسری طرفی دیوار صرف مجلس احوارِ حقی، جس کے رضاکاروں کی سرخ دردیاں گرتے ہوتے فرنگی وقار کے افق پر پچائیاں ڈال رہی تھیں۔ کہا جاتا ہے کہ اس دیوار کے گرانے کو سیاسی اسٹادوں نے مسجد شید گنج کا منصوبہ تیار کیا۔

سات ادر آمٹھ جولائی ۱۹۲۵ء کی دریافتی رات کو چند سکھ مزدوروں نے لندن بازار کی تاریخی مسجد "شید گنج" کو بلا کسی وجہ کے گرانا شروع کر دیا اتنے دونوں پنجاب کا گورنر مسٹر ایرسن متحا۔ یہی وہ انگریز آفیسر ہے جو ۱۹۲۷ء میں ملتان کا ڈپٹی مکشہ متحا، جس نے تحریرداری کے موقع پر مہمند سلم ضاد کرایا تھا، مسجد گرتے سے لاہور اور باتی پنجاب کی ساری فضنا پھر سے مکدر ہو گئی، سیاسی اسٹاد گھات میں تھے، اور مسجد کا تمام لمبہ مجلس احوار پر گرا دیا گیا۔ اس سارے کھیل تماشے کے پس منظر میں مولانا ظفر علی خاں اور سرفصل حسین کی سیاست کام کر رہی تھی۔

مجلس احوار نے اعلان کیا کہ مسجد گری نہیں گرائی گئی ہے، اور یہ سب الیکشن کی سیاسی تدبیریں ہیں۔ مگر انگریز امر زانی اور رجحت پسند مسلمان اس تیز روی سے پنجاب کی سیاسی زندگی کو اپنے قبضے میں کرچکے تھے کہ وقت کی سب سے طرفی فیصل جماعت دا احوار کو منبعہ لا لینا و شوار ہو گیا۔ اس ہنگامہ آرائی میں امیر شریعت نے لاہور شاہی مسجد میں تقریر کے دوران کہا۔

"مسجد شید گنج آج ہی سکھوں کے قبضے میں نہیں آئی، بلکہ سلطنت مغلیہ کے زوال کے ساتھ ہی واقعات نے نئی کروٹی اور، اور یہ مباریہ رنجیت سنگھ حکومت کے سنگھاں پر براجاں ہوتے تو پنجاب کی قسم نے پٹا کھایا۔ ایک ہزار برس تک اٹھارہ لاکھ مر لئے میں پر حکومت کرنے والی مسلمان قوم بھی ان کی خلامی میں چلی گئی۔"

موجودہ مسجد شیدگنج یو کبھی مسجد عبداللہ خاں کے نام سے مشور تھی، سکھوں کی غلامی میں جا کر اس نے اپنا نام بھی تبدیل کر لیا۔ یہ عبداللہ خاں شزادہ دارالشکوہ کا خانساہاں تھا۔ یاد رہے کہ خانساہاں سے مراد انگریزی عہد کا کھانا پکانے والا نہیں، بلکہ اس دور میں خانساہاں کے معنی «خان» سامان» یا «امیر سامان» تھا۔ یعنی سامان کی حفاظت کرنے والا تھا۔

آج ایکشن کی ضرورت نے انگریز پست لوگوں کو مجبور کیا کہ مسجد گزار کر اور اس کے کھنڈ رات کو سڑھیاں بناؤ کہ پنجاب اسلامی میں جائیں۔ ان مسجد کے شیدائیوں سے پوچھو کر کیا لاہور میں کوئی دوسری مسجد قبیل جس میں آج کل سرکاری دفاتر قائم ہیں۔ اس کی بازیابی کے لیے تو اونز بلند ہوتی، مگر ایک ایسی مسجد کو گزار کر کوئی نسل کی سڑھیاں بنایا جا رہا ہے جس کے گرنے سے پنجاب ہی میں نہیں بلکہ پورے ہندوستان میں خون کی ندیاں بہہ جانے کا احتمال ہے۔

یہ تقریر صرف آدھ گھنٹہ جاری رہی، اور امیر شریعت کے اس فقرے نے کہ کیا لاہور میں کوئی اور دوسری مسجد نہیں جس میں آج کل سرکاری دفاتر قائم ہیں، ہکومت اور عوام کو گھری نکر میں ڈال دیا۔

مسجد غاہ پڑानع کے متعلق راستے بہادر کہنیا لال اپنی کتاب «تاریخ لاہور» میں لکھتے ہیں:-

« محلہ سید پڑانع شاہ، محلہ موج مدیا بخاری کے مشرقی جانب واقع تھا۔ سادات گیلانی اس میں سکونت رکھتے تھے یہ محلہ شاہ جہانگیر کے عہد میں آباد ہوا، اور مدت تک آباد رہا۔ آخر بے انتظامی کے باعث سکھ

لہ۔ امیر شریعت کا یہ آخراء مسجد شاہ پڑانع کی طرف تھا جس میں ان دنوں سرکاری دفتر تھا۔

خاتمگروں نے اس کو دیران کر دیا۔

سید چراغ شاہ کا مقبرہ مسجدِ نجفہ اب تک موجود ہے، اس مسجد تو نکاری  
قبضے میں ہے اور اس میں اکاؤنٹنٹ بزرگ کا دفتر ہے۔“

حکومتِ پنجاب نے یہ سوچ کر کہ شید گنج کی مٹی جو سکھ مزدوروں کے ہاتھوں اٹھی اور  
 مجلس احراز کے دامن سے پیٹ گئی، ایسا نہ ہو کہ سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی اس تقریب کے  
بعد مسجد شاہ پراغ کی اینٹیں حکومت کو بھی زخمی کر دیں، پھر انچہ تقریب کے درستے ہی ڈن  
اخبارات میں یہ خبر جلی عنوان سے شائع ہوتی، کہ  
”حکومت نے مسجد شاہ پراغ مسلمانوں کو واگزا کر دی ہے اور اس کا  
انظامِ انجمنِ اسلامیہ کے پسروں کو دیا ہے۔“

قتل کی سارش [اپنے جب اپنی بمار چھوڑ دیتا ہے، تو نیم سحر کا ہی کا ایک بی جو نکا  
اسے شاخ سے ملیخہ کر دینے کے لیے کافی ہوتا ہے۔]

جو تو میں حصوں زندگی کے ساتھے اپنی تن آسانی کے ہاتھوں توڑ دیتی ہیں، انہیں  
اپنے مستقبل کے راستے اندر ہیرے و کھاتی دیتے ہیں۔

ایک ۱۹۲۵ء کے تحت انتخاب کی ضورت نے مسلمان قوم سے وہ شعور چھپیں  
لیا، جس سے امتیاز کی دیوار قائم تھی، اور اپنے پرانے کے درمیان نشان رہی کی جا سکتی تھی۔  
سیاسی شعبدہ بازوں نے اچھی بھلی قوم کو نکر کی تمام صلاحیتوں سے بریگانڈ کر دیا، اور ایسے  
بزرگ ادھارتے کہ اپنے پرانے میں امتیاز مشکل ہو گی۔ مسجد شید گنج کی ہر ایک مجلس اجڑ  
کے دفتر کی طرف امٹھنے لگی۔ سیاست کے کھلاڑی مروں کو اس اذار سے ہر کوت دیتے کہ سلطان  
کی ساری باری اپنی کے حق میں معلوم ہوتی۔ اپنی دنوں قاریان کے ہٹوں نے بھی خلافی  
کا دعویٰ کیا، وہ بھی اپنے راستے کے پہاڑ سے مکار نے کونکل پڑے۔

امیر شریعت<sup>۲</sup> اپنے رفیقوں کی معیت میں بھیرہ (صلح مرگودا) سے اس مشن پر یوپی

تک دوڑ کرنے کا ارادہ لے کر روانہ ہوئے کہ مسلمانوں کو سمجھائیں کہ مسجد شہید گنج گری نہیں گرانی گئی ہے۔ اس کے لیے کن کن ہاتھوں نے کیا کیا حرکتیں کیں ہیں۔ پناہنچے مجلس احرار کا یہ وفد امیر شریعت، مولانا جدیب الرحمن، ایشح حامد الدین اور (جانباز مرزا) اقام الحروف پر مشتمل مسل سفر کے بعد پنجاب کی سرحدوں کو عبور کر کے یو۔ پی میں داخل ہوا۔ یہاں سے مولانا جدیب الرحمن اور شیخ حامد الدین جماعتی ضرورت کے لیے واپس کر دیے گئے۔ اب امیر شریعت اور اقلم اس سفر کے لیے..... باقی رہ گئے۔ یہی وقت تاریخی سفر ہے جس کے دوران مکھتوں میں میر شریعت پر انکشاف ہوا کہ یہاں (مکھتوں میں)، مرح صحابہ قانوناً جرم ہے اور اسی سفر میں امیر شریعت کے دل میں اس قانون کو ختم کرنے کے ارادے نے جنم لیا۔

یہ سفر کا پنور تکمیل جاری رہا، جب واپس ہوئے تو امیر شریعت کی صحت تھکن کی وجہ سے بہت کمزور ہو رہی تھی۔ تاہم کچھ دن ستانے کے بعد ارادے، آزادی میں اور عزم اسی طرح جوان تھے۔

لاہور پہنچنے کچھ دن لگزے تھے کہ پولیس کا ایک ذمہ دار افسر میرے پاس آیا، اور ادھر ادھر کی باتوں کے بعد اس نے مجھ سے سوال کیا: "آپ راجندر سنگھ آتش کو جانتے ہیں؟" "بھی نہیں"

میرے جواب پر پراس نے سفہل کر کہا: "کیسے اور کیسے؟" "۱۹۳۰ء میں راجندر سنگھ آتش میرے ساتھ لاہور بولٹر جیل میں بطور سیاسی قیدی کے رہے ہیں۔ اس کے بعد میری اُن کی ملاقات نہیں ہوئی۔"

میرے جواب پر پولیس افسر نے کہا: "چلیے وہ آپ سے ملا چاہتا ہے؟" "کہاں؟" — "تمہارے کے حوالات میں" — اب میری پریشانی قدر طبعی کیونکہ میری نوجوان اخبار کی ایک خبر کے مطابق گذشتہ دنوں کلکتہ سے انقلابی پارٹی کا عمر ہونے کے شہر میں گرفتار کیا گیا تھا۔ پولیس افسر نے مجھے مجبور کیا، کہ میں راجندر سنگھ آتش سے مولے

ان کے ساتھ جب میں متعلق تھا نے پہنچا تو حوالات میں میں نے ایک ایسے نو بوان کو دیکھا جو میرے تصور سے بالکل جدا تھا۔

۱۹۴۰ء میں جس راجندر سنگھ آتش کو میں نے دیکھا تھا، اس کے سر کے بال اور طارحی اس کی عمر سے بھی زیادہ تھی۔ لیکن پائیج برس گزرنے پر راجندر سنگھ آتش یورپ میں بیاس میں ایک ایسا فیشن ایبل نوجوان تھا، جس کا سر اور رہنہ سکھ مذہب کے اصولوں سے خاری کرچکا تھا۔

”آئیئے جانباز صاحب! کیسے مراج میں؟“ ”ٹھیک ہیں“ لیکن آپ نے یہ کیا کیا؟ بس یہی کہانی سُنانے کے لیے آپ کو بلا یا ہے، یاد ہے گذشتہ دونوں سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے ساتھ آپ نے پنجاب اور یونی کا دورہ کیا تھا۔ ”بھی ہاں“ میں اس پورے دورے میں آپ کے ساتھ ساتھ تھا۔ اس کے بعد راجندر سنگھ آتش نے ہمارے سفر کے تمام واقعات من و عن سنا نے جس کی تصدیق کرنا پڑی۔

”لیکن آپ کے ہمارے ساتھ یہ دورہ کیوں کیا؟“

میرے اس سوال پر اس نے پوسیں افسر سے کہا کہ ہم کوئی بات کرنا چاہتے ہیں، آپ ذرا ہٹ جائیں۔ مگر پوسیں افسر نے کہا ہے میں آپ دونوں کی گفتگو میں ڈیوٹی پر متعین کیا گیا ہوں۔ اس پر راجندر سنگھ آتش نے اپنی گفتگو کا الجھامستہ کر دیا۔ اس نے بتایا۔ ”خلیفہ قادریان بشیر الدین محمود نے مجھے سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے قتل پر مقرر کیا تھا، اور اس کے عومن دس ہزار روپیہ دینے کا وعدہ کیا، جس کی ادائیگی پائیج بزرار روپیہ پیش کی اور پائیج بزرار واقعہ کے بعد طے پائی تھی، لیکن میں ارادتا ایسا نہیں کر سکا۔ حالانکہ مجھے اکثر موقع میسر آتے۔ لیکن یہی ناکامی کی وجہ صرف یہ رہی کہ شاہ بھی کے قتل کرنے کو میرا جی نہیں چاہا۔ ایک آدمی حوم کو اچھی باتیں سناتا ہے تو وہ کسی مذہب سے کیوں نہ ہوں گے۔“

اپنی ذاتی غرض کے لیے اسے کیوں قتل کروں۔

اس کے بعد جب میں واپس فادیاں پہنچا تو میری ناکامی پر بستی الدین محمد نے کہا، تو پھر تم ڈاکٹر گورجنسن سٹنکھ کو قتل کر دو۔ لیکن میں نے اس پر بھی انکار کیا۔ میرے اس انکار پر مزایوں نے مجھے ایک سازش کے تحت حکلکتہ میں گرفتار کر دیا ہے اب میرا رادہ ہے کہ میں یہ تمام واقعہ حدات میں بیان کر دوں کیا..... آپ کی جماعت ( مجلس اخواز ) اس مقدمے میں میری امداد کر سے گئی ہے۔

یہ سارا کچھ سنتے کے بعد میں نے کہا۔ ”پارٹی سے مشورے کے بعد ہی کوئی رائے دے سکتا ہوں“ اس پر راجندر سنگھ سے میری ملاقات دوسرے دن پر ملتودی ہو گئی۔ دوسرے دن چودھری افضل حق سے بھی پہلے دن کی گفتگو کا ذکر حل ہی رہا تھا کہ انجارات آگئے۔ چودھری صاحب نے پہلی سُرخی دیکھتے ہی کہا، ”وہ اس کو تو پولیس نے رہا کر دیا۔“ معلوم ہوا کہ پولیس افسر نے ہم دونوں کی گفتگو اپنے حکام کو پہنچائی، تو پنجاب کی حکومت نے میری اسی میں بھی کراچندر سنگھ کو رہا کر دیا جائے۔

قضايا قدر کی تحریریں نہ مٹائی جا سکتی ہیں، اور تھی ان کا کوئی شو شہ تبدیل ہونا ہے۔ لیکن انسان ہے کہ اپنے قلم کے نیصے کی طرح ان میں بھی ترمیم چاہتا ہے۔ اگر، بہنی اور شجاع آباد کے بعد امیر شریعت کے قتل کی یہ جو حقیقتی کوشش تھی جو بہر حال ناکام ہی تھی قاتل سے ملاقات احادت لی پشاںی تھکن آکو وحقیقتی افشاءوں میں انتقامی ارادوں کے تیور ہنوز سُرخی سُتھے کہ امر تسریں راجندر سنگھ آتش سے پھر ملاقات ہو گئی۔ اس نے امیر شریعت سے ملنے کا ارادہ نلاہر کیا، لیکن میں اسے طرح دے گیا۔ آخر جب اس کا اصرار پڑھا تو میں اسے امیر شریعت کے مکان پر لے گیا۔ قاتل اور متعقول کا انسان نہ ہے۔ ڈاکٹر گورجنسن سٹنکھ فادیاں میں مزایوں کا سخت مخالف تھا۔

ہونے سے پیشہ میں نے احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑا، اور اپنی تسلی کے لیے راجندر سنگھ کے جسم کو باہر اور نگاہوں سے کھلکھال ڈالا، جس پر وہ مسکایا۔ اس کی یہ مسکراہٹ میرے خبیر پر ڈھندرتی۔

”لباس اور جسم کی تلاش میں اب کیا رکھا ہے جانبازِ اول اور آنکھوں میں دیکھو جن میں نہ امرت کے کس قدر آنسو ہیں، جو شاہ جی کی مہینیت کرنے آیا ہوں۔ میں اپنے پرانا کمی سو گند کھا کر کھد رہا ہوں کہ میرے پاپ مجھے کچھ تباہ پ کے لیے اس عظیم انسان کے پرونوں میں میں جکاد دینے کے لیے مجبور کر رہے ہیں کہ جس کی زبان نے میری چھری کو کونڈ کر دیا اور میرے ارادوں کو موت آگئی، اور نہ آج قاتل اور مقتول کا رشتہ ٹوٹ چکا ہوتا۔“

یہ کہتے ہوئے راجندر سنگھ کی آنکھوں میں آنسو تیرنے لگے اور انہیں امیر شریعت کے دروازے پر دستک دی۔

”کون ہے بھائی! اندر آجاؤ۔“ یہ امیر شریعت کی آواز تھی، ہم بیٹھک میں چلے گئے۔ امیر شریعت پان بنانے میں مصروف تھے۔

”یہ آپ کا قاتل ہے شاہ جی!“ میں نے عرض کیا۔ امیر شریعت نے ایک نظر راجندر سنگھ کی طرف دیکھ کر فرمایا۔ ”ہاں بھائی! ایسے ہی لوگ میرے قاتل ہوتے ہیں۔“ میں نے اپنے فقرے کو دوبارہ ذرا اوپر احتت سے مہرایا تو سنبھل کر بیٹھ گئے اور منتعجب ہو کر سوال کیا۔ ”کیا مرطلب؟“

”یہ راجندر سنگھ آتش ہے، یہ آپ کے حالیہ طویل سفر میں مزایوں کی طرف سے آپ کے قتل پر ماہور کیا گیا تھا۔“

”اچھا۔ کیوں بالو! یہ درست ہے؟“ ۔ ”ہاں شاہ صاحب!“  
”تو پھر کون سی چیز مانع رہی؟“ ۔ ”یہ میں نہیں جانتا شاہ صاحب! مگر آپ کے طبقہ میں

نے مجھے اس گناہ سے بچا تئے رکھا۔ اس پر امیر شریعت نے زور سے قسمہ لگایا۔ اور راجندر منگھ کو مخاطب کر کے کہا:-

”میرا طرزِ تکلم مجھے کیا بچا سکتا ہے باجوہ موت اور زندگی خدا کے ہاتھ میں ہے۔ یاد رکھو، جو رات قبر کی ہے وہ باہر نہیں آ سکتی، اور جس رات کو باہر آتا ہے، اسے دنیا کی کوئی طاقت قبر کے پر دنہیں کر سکتی۔ البتہ نہیں میری نصیحت ہے کہ بھیثیت انسان ہمیشہ انسان کی مصلحت کے لیے سوچا کرو۔ دولت ہاتھ کی میل ہے باجوہ اس کے لائیں اگر تم مجھے قتل بھی کر دیتے تو میرے قتل کے الزام سے تمہارا دامن محفوظ بھی رہتا تو کسی دوسرے موقع پر بغیر جنم کے مار کھا جاتے۔ خیرا۔“

امیر شریعت پھر سکا تے اور قرآن کریم کی چند آیات کا ترجیح نہیں رہے کہ اتنے میں چاہتے آگئی۔ راجندر منگھ امیر شریعت کی گفتگو اور قرآن عزیز کے لفظوں میں اپنے اضافی پر غور کرتا ہوا بے اختیار رہتے تھے اور پڑتا ہوا امیر شریعت کے قدموں پر گر پڑا۔

”اپنے رب کے سامنے گرد جو تمہیں معاف کرے میں تو تمہارا چاکر ہوں باجوہ! لوچا تئے پیو۔“

امیر شریعت اور راجندر منگھ آتش کے دریان یہ ملاقاتات مغرب کی نماز تک رہی۔

**تحریک مرح صحابہ** [پنجاب اور یونی کا دورہ کرتے ہوئے لکھنؤ راحاط شوکت علی] میں تقریر کے دوران کسی نے امیر شریعت سے صحابہ کرام کے نام کے ساتھ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے پر بلند آواز سے پکارا۔

دو شاہ صاحب ایمان صحابہ کے نام کے ساتھ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہنا: ”میرے“

یہ نظرہ سنتے ہی امیر شریعت نے مجھ سے دوبارہ تصدیق کی۔ اور معا بعد طبیعت میں یکایک تیزی آگئی اور صحابہ کرام کا بار بار نام لیا، اور ہر نام کے ساتھ رضی اللہ عنہ کہا۔

حالاً تکہ ایر شریعت چار روز لکھنؤ مٹھر سے، لیکن قانون اور حکومت دونوں خاموش رہتے۔ امر تہ دا پس پنج کر جماعت سے صلاح مشورے کے بعد ۲۷ اگست ۱۹۳۵ء کو دباؤ لکھنؤ گئے اور چوک فرنگی محل میں تقریر کے دران کما:-

” مجھے افسوس ہے کہ انگریز نے لکھنؤ میں ایک ایسا قانون جاری کر کھا ہے، جس کی رو سے منقبت صحابہ کرنا اور کرانا جرم ہے۔ حضرت ابو بکر و عمر، عثمان غنی و علی رضوان اللہ علیہم السلامین کی تحریف کرنا قابل سزا جرم ہے اور یہ سزا دو سال قید تک ہے۔“

غضب خدا کا اسی ہزار اہل سنت وال جماعت کی آبادی اور وہ اس قانون کو حکومت سے نہیں بدلواتی۔ چند ماہ ہوتے ہمارے بھائی غازی مسٹھن خاں نے یہاں مدح صحابہ پڑھی تھی جس کی پاداش میں ان پر مقدمہ حل رہا ہے۔ میں حکومت سے مطالبہ کرتا ہوں کہ وہ اس قانون کو فوراً منسوخ کر دے۔ یہ مداخلت فی الدین ہے۔ حکومت نے خود مذہب کی آزادی کا اعلان کر کھا ہے۔

گایاں بکنا تو جرم ہو سکتا ہے، الگ کسی کی تحریف کرنا کیونکہ جسم قرار دیا جاسکتا ہے۔ آج حکومت نے تمباں ازی، شراب نوشی اور حمایت فروشی پر کوئی پابندی حائد نہیں کی۔ لیکن خلفاء راشدین کی تحریف پر پابندی قائم ہے۔ حکومت کو چاہیئے کہ وہ اپنی پوزیشن پر خود کرے۔

میں شیعہ حضرات سے خطاب ہمیں کر رہا، بلکہ میرا روئے سخن حکومت کی طرف ہے، شاید کل کو کچھ اور سمجھ دیا جائے۔ اس لیے کان کھول کر سن وہ میں تمام یو اپنی کو ایک مرکز پر جمع کر دیں گا اور اس قانون کو آئینی بندوبستے

سلے۔ لکھنؤ مجدد احرار کے ناظم اعلیٰ تھے۔

ختم کر کر دم وں گا۔ اور اگر اس طرح بھی اس قانون کو ختم نہ کیا گیا تو پھر میں  
بے آئینی بھی کر سکتا ہوں؟

ہندوستان کے موجودہ سیاسی حالات میں حکومت ان دونوں کسی طرح بھی دوسرے  
زندگی میں سوچنا ماننا سب نہیں سمجھتی تھی۔ کیونکہ ۱۹۴۵ء کے آئین کے تقریباً میں جو واقعات  
سامنے آئے والے تھے، ان کے پیشِ نظر صوبائی حیاگڑوں کی کوئی حقیقت نہیں تھی، لہذا  
امیر شریعت کی مندرجہ بائبلی تقریب کو حکومت نے ہوا کے دوش پر لٹکایا۔ اس کے بعد  
 مجلس احوار نے اس معاملہ کو اپنے ہاتھ میں لیا اور یہاں سے تحریکِ درج صحابہؓ کی  
ابتدا ہوئی۔

**قادیانی میں نمازِ جمعہ** | احوار سپیشل خیالات اور جذبات کے دو مختلف محااذوں پر  
برسر برپکار رہتے ہیں، اول ہندوستان میں اسلام کا غلبہ اور  
دوسرے درجہ پر وطن کی آزادی۔

ان آئندے سامنے کے دو مختلف مورپوں پر احوار کی انگریز سے اور کبھی ہندو  
سے بفردا زمار ہے۔

۱۹۴۵ء میں انگریز نے جو آئین ہندوستان کو دیا۔ احوار اپنے دونوں مقاصد کے  
یہ اس آئین کے تحت ایکشن میں اترنے کی تیاری کر رہے تھے کہ پنجاب میں مسجد  
شید گئی اور یہاں پی میں درج صحابہؓ کے ذرا یہے جال پھیلاتے جن کا تعلق احوار کے  
جذبہ ایمان سے تھا۔ اسی سنہ میں امیر شریعت کے مقدمے کا فیصلہ لکھتے وقت گورنر اپراؤ  
کے کیشن بچ مطریجی اڈی کھوںدہ نے مرزا ایت کے تابوت میں جو میخ مٹونکی، اس نے  
قادیانی مذہب کی بنیادوں میں دراٹ ڈال دی، چنانچہ اس خفت کو مٹانے کے لیے  
شیخ قادیانی شیر الدین محمود نے احوار کو میاہلہ کے لیے قادیان آنے کی دعوت دی جیسے  
احوار نے فرائیں کر کر قادیان جانے لگے، تو قادیانیوں نے اپنی برکار

سے واویا کرنا شروع کیا اک دیکھوا حرار پھر قادیان آرہے ہیں۔ چنانچہ حکومت نے قادیان میں دفتر ۲۴ کا نفاذ کر دیا۔ پونکہ احرار اس سفر کا عزم کر چکے تھے، لہذا جماعت نے قادیان میں نماز جمعہ پڑھنے کا اخلاق ان کر دیا اور حکومت کے لیے امیر شریعت کا نام تجویز کیا گیا۔

سال بھر کی دوڑ و چوپ اور مقدمہ سے رہائی کے بعد امیر شریعت کو چودنوں گھر میں سستا نے کا ارادہ رکھتے تھے کہ جماعتی فیصلے کے تحت مولانا مظہر علی اظہر امر ترین پہنچے اور امیر شریعت کو جماعتی فیصلے سے آگاہ کیا۔ امیر شریعت نے مجلس احرار اسلام ہند کے ناظم اعلیٰ کا حکم سن کر محتوظی دیر سوچنے کے بعد کہا۔ — ”بہت اچھا، جو مراجِ یار میں آئے۔“ ۶ ستمبر ۱۹۳۵ء کو امیر شریعت نذریجہ گاٹھی امر ترین سے قادیان روان ہوتے۔ اس وقت احرار موسویوں کا جم غیر محبی ان کی معیت میں اسی گاٹھی پر سوا۔ ہوا۔ ٹباڑیوں اشیش پر پوں افسروں نے امیر شریعت سے دفتر ۲۴ کے نوش پر تعییل کرنی چاہی، جس کی رو سے امیر شریعت قادیان کی حدود میں داخل نہیں ہو سکتے تھے، لیکن امیر شریعت نے تعییل نوش سے انکار کر دیا۔ اور اپنا سفر جاری رکھا۔ جدینقی پور کے ریلوے اسٹیشن پر سب اسپکٹر پس خان پڑام الدین نے امیر شریعت کو دفتر ۲۲ کی خلاف درزی پر گرفتار کر لیا، اور اسی وقت سفری محظریت مطرڈ زانی نے آپ کو تین ماہ قید اور ایک سور و پیہ جوانہ اور عدم ادائیگی بڑا نہ کی صورت میں مزید ایک ماہ قید با مشقت کی سزا کا حکم سن کر گورا سپور ڈرکٹ بیل بھیج دیا۔ جہاں سے ایک ہفتہ بعد آپ کو لاہور سنظرل جیل منتقل کر دیا گیا۔ قادیان میں نماز جمعہ کی تحریک نے مستقل شکل اختیار کر لی، اور ہر جمجمہ کوئی نہ کوئی گرفتاری ہوتی۔ آخراً ایک ماہ بعد حکومت نے دفتر ۲۲ اپریل ۱۹۳۶ء کو لاہور سنظرل جیل سے رہا ہو کر آئئے کے بعد رہا گیا۔ چنانچہ امیر شریعت ۱۵ اپریل ۱۹۳۶ء کو لاہور سنظرل جیل سے رہا ہو کر آئئے سینما کی تعمیر۔ امیر شریعت رہا ہو کر آئئے تو ملک کی سیاسی فضایل سر بدی ہوئی پائی۔ مجلس احرار سمیت تمام سیاسی جماعیتیں اپنے اپنے مینی فٹوں کے تھے

انتخابی ہنگاموں میں مصروف تھیں۔ امیر شریعت کا مزاج ان ہنگاموں سے متفق نہ تھا۔ آپ فرمایا کرتے کہ:-

”برطانیہ نے ہندوستان کو ایسا آئین بنانے کی اجازت کیونکر دے دی؟ جس کے تحت صوبے خود محنتار ہوں گے؟“

اور ساتھ ہی غالباً سماں پر شعر پڑھتے ہے

محجتک کب ان کی بزم میں آتا تھا دو ریجام  
ساقی نے کچھ ملانہ دیا ہو شراب میں  
لیکن جماعت ( مجلس احوار ) ایکش رعنے کا فصلہ کر جی تھی۔ لہذا امیر شریعت نے بادل  
نخواستہ اپنی طبیعت کا رخ بھی اسی طرف موڑ لیا۔

مجلس احوار کی پوزیشن اندرام شہید گنج کے بعد عوام میں مخدوش ہو چکی تھی۔ لیکن اس کے باوجود پنجاب کی سیاسی زندگی احوار سے عبارت تھی اور دوسری کسی جماعت یا افراد کے لیے مشکل تھا کہ احوار کے بغیر آگے بڑھ سکے۔ چنانچہ مرفضل حین ایک طرف سرکنڈ حیات سے تو دوسری طرف قائد اعظم محمد علی جناح سے پنجاب کے آئندہ انتخابات کے سلسلہ میں مصروف گفتگو تھے۔ اسی طرح سرکنڈ حیات کے ایکار پر نواب مظفر علی جوان دنوں گورنر کی انتظامیہ کے قبہ تھے، مجلس احوار سے ناطق جوڑ رہے تھے۔ اس تو قصر پر صدر گورنمنٹ اور نائب صدر کی طرف را لوپنڈی نے جامع مسجد راولپنڈی میں کے عقب میں سینما تھیر کرنا شروع کر دیا۔ شہر کے مسلمانوں کے احتجاج کے باوجود دینی مکمل ہو رہا تھا کہ مسلمانوں را لوپنڈی نے امیر شریعت کو اپنی مشکلات سے آگاہ کیا اور انہیں راولپنڈی آنے کی دعوت دی۔

انتخابات کا زمانہ اپنے جلوہ میں جن واقعات کو جنم دیتا ہے، ان کے روشن دینے میں پڑا رہا۔ بے بنیاد کہا یا اپنے نقش ذمکار تراشی ہیں، اور میٹ جاتی ہیں۔ لیکن

ان شے کے محکما پسے ذہن کی قدر کا دش میں فارغ نہیں بیٹھتے۔ امیر شریعت کے پاس اتنا وقت نہیں تھا کہ وہ جماعت کے اختیابی پروگرام کے دریان کوئی دوسرا مصروفیت اختیار کرتے، تاہم اس زینتی کام کیلئے انہوں نے راولپنڈی کیلئے وقت نکال لیا۔ راولپنڈی میں سکھ مسلمان کشیدگی اس قدر بڑھ چکی تھی کہ دونوں طرف آگ برابر سلاک رہی تھی۔ ہندو اپنی دولت کے سارے سکھوں کی لپشت پتاہی کر رہے تھے۔ امیر شریعت نے دو، ایک دن میں شہر کے حالات دیکھے اور سنے۔ آخر ہنزین شہر کو جن میں سکھ، ہندو اور مقامی حکام بھی شامل تھے، باہم مل بیٹھنے کی دعوت دی۔ یہ اجتماع شہر کی جامع مسجد میں ہوا۔ اس اجتماع کو خطاب کرتے ہوئے امیر شریعت نے کہا:-

”سکھ سا جان اور دوسرے محترم دوستو! میں ایک مسافر ہوں۔ مجھے یہ تھا نہیں پہنچتا کہ آپ کے شہری معاملات میں مداخلت کروں گذشتہ برسوں سے میری زندگی کا ایک مشن رہا ہے کہ میں انسانوں کو طلباء کھینا پسند نہیں کرتا، پھر جبکہ ایک تیسرا حکومت ہم کو طلباء کیلئے کرنوش ہوتا ہے، اپنے سارے یہیں آپ کی صلح اور بھی زیادہ مفید اور کارام ہے جزوی سے جو قضیہ آپ کے شہر میں چل رہا ہے، جس نے آپ کی شہری زندگی میں ایسا نہر گھوول دیا ہے کہ آپ ایک دوسرے کی جان کے شلن بن گئے ہیں۔“

یہ مسجد ہے: اور ایک مذہبی آدمی ہونے کی جیشیت سے اس کا احترام میرے لیے لازمی ہے۔ اسی قدر آپ کو بھی اس کا احترام کرنا چاہیے۔ اسی طرح میں گورنوارہ کی بھی عزت کرتا ہوں۔ کیونکہ وہ بھی رب کی عبادتگاہ ہے۔ گوئی را آپ کا عقیدہ جماعت جدا جدا ہے۔

اگر گوردوارہ کے سامنے یا برابر میں کوئی ہنگامہ ہو، تو آپ برداشت کریں گے؛ یقیناً نہیں۔ اسی طرح یہ حق مجھے بھی دو کریں مسجد کے احترام میں آپ سے گزارش کروں، کہ آپ یہاں سینما کی تحریر پرندگان یہ میری درخواست ہے۔

میں یہ درخواست آپ سے ایسے وقت کر رہا ہوں، جب کہ ماڑا ہندوستان انگریز سے آئینی طاقتی میں مصروف ہے، اس میں آپ کا فائدہ ہے کہ شہر میں امن ہو جائے گا۔ ہبوبیٹی کی عزت محفوظ رہے گی۔ شہری زندگی کسی دوسری طرف دھیان کر سکے گی۔

مجھے آپ جانتے ہیں، میں ان دھنڈوں کا آدمی نہیں ہوں۔ لیکن آپ کی پریشان زندگی اور اللہ کے گھرگی بے حرمتی نے مجھے محصور کیا کہ میں پارٹی کا کام چھوڑ کر یہاں حاضر ہوا ہوں۔

مجھے ایسید ہے کہ سکھ صاحبان میری گزارش کو قبول کریں گے؟ امیر شریعت کی اس تقریر نے اجتماع کو متاثر کیا۔ مقامی حکام کی موجودگی میں گوردوارہ پر بندھک کمیٹی کے عمدیداران نے وحدہ کیا کہ آئندہ سے سینما کی تحریر کو دی جائے گی۔ صحیح ہوتے ہی سکھ عوام کو اس فیصلے کی اطلاع ملی، تو انہوں نے نہیں صند کی بنابر پر رات کے فیصلے کو کا عدم قرار دے دیا، اور شہر کے حالات زیادہ خطرناک ہو گئے۔ دوسرے دن امیر شریعت نے جامعہ مسجد میں تقریر کرتے ہوئے سرکاری حکام اور شہری عوام کو مخاطب کرتے ہوئے خطبہ مسنونہ کے بعد کہا۔

ن رات معزز افسران اور فوجوں ڈپٹی گمشتر کی موجودگی میں سکھ صاحبان نے جو فیصلہ ہوا تھا۔ مجھے افسوس ہے، کہ سکھ رہنمایاں قوم سے وہ فیصلہ مذکور ہے۔ آپ میں اپنا فیصلہ اپنی قوم سے منو اکر دکھاؤں گا۔ پشت طریکہ

مقامی حکام در میان میں حائل نہ ہوں۔ ہاں اگر وہ انتظامی معاملات میں کوئی چاہے کریں اتساس سے میں منع نہیں کروں گا۔

میرجی اس گفتگو سے یہ مراد نہ لی جائے کہ مسلمان سکھ بھائیوں سے دست دگری میان ہوں گے۔ تمیں، بلکہ میں عدم تشدد کا حامی ہوں اور اسی پر کار بند رہ کر اپنی بات اپنی قوم سے متواذں گا۔ فیصلہ کل رات کو ہو گا۔

۲۷ گھنٹے باقی ہیں، سکھ صاحبان کو اپنے روئے پر خور کرنا چاہیے۔

دوسرے دن شہر میں حالات اور بھی کشیدہ ہو گئے۔ دن بھر کھپریشان رہئے نہ جانے شاہ جی رات کو کیا حکم دیں۔ حکومت اپنی جگہ سورج میں رہی، شہر میں پولیس اور فوج کی تقریبی میں اضافہ کر دیا گیا۔ رات پھر جلسے کا اعلان تھا۔ جامع مسجد میں انسانوں کا اس قدر سچوم اس مسجد کی تاریخ میں کبھی نہیں دیکھا گیا۔ امیر شریعت اس فذ خلاف ہموں نماز عشار کے ساتھ ہی تقریر کے لیے کھڑے ہو گئے، اور آپ نے صرف مسلمان نوجوانوں سے چند منٹ خطاب کیا۔ زندگی میں اتنی مختصر تقریر امیر شریعت نے کبھی نہیں کی تھی۔

«عزیزیو! ہماری رطائی کسی سے نہیں، اگر کوئی کوم اپنی ضد پر اتر آتے تو ہمیں خوف نہیں کھانا چاہیے، لہذا ایسا کام کرو کہ سانپ بھی مر جائے اور لامپ بھی نہ ٹوٹے، میرے ساتھ وعلہ کرو کہ جو میں کوئی گاہی کرو گے...» اس موقع پر عاصم محین نے ہاتھ اٹھا کر وعدہ کیا، امیر شریعت نے کہا۔

«دیکھو! جو میں کوئی گاہی کرنا ہو گا، اگر کسی دوسری حکمت کی شکایت

آئی تو میں ناراض ہو کر چلا جاؤں گا۔»

اس پر محجح نے پھر وعدہ کیا۔

"عزمیان من! یا تو مسجد نہ ہے اور یا سینما نہ ہے۔ میں نے مقدور بھر کو شش کی۔ شہر کے ذمہ دار حکام گواہ ہیں، کہ سکھ رہنماؤں نے وحدہ کے باوجود باتیں نہیں مانی۔ خیر! اب تم اپنکا حکام کرو! یا تو مسجد کے قریب سینما نہ ہوا اور یا سینما کے قریب مسجد نہ ہوا، میں! لیکن میری یہ درخواست یاد ہے کہ انیطبوں کے سوا انسانوں پر ہاتھ نہ اٹھیں" ۶

امیر شرعیت کی تقریر سُستے ہی تمامِ جماعت سینما کی طرف دوڑا، اور صبح اٹھے تھا کہ اینٹ دہاں باقی نہیں تھی، ایسا محسوس ہوتا تھا کہ جنوں کی فوج نے راتوں رات سینما کا تمامِ ملیدا بھا کرنا جاتے کہاں پھینکاں دیا کہ اب اس کا نشان تک نہیں ملت۔

حالانکہ پولیس کا انتظام تھا، سکھ نوجوان بچھرے کھڑے تھے لیکن امیر شرعیت نے پہلے روز جو طرزِ عمل اختیار کیا تھا، سرکاری حکام اس سے مطمئن تھے، سکھ رہنماؤں نے مسجد میں جو وعدے کیے تھے، وہ ان سے مُخوف ہو چکے تھے، المذا اسلام نوجوانوں کے ہاتھ جب رات کے اندر ہرے میں زیر تعمیر سینما کی طرف بڑھے تو سکھ قوم کے قبیلے جذبات پولیس کی حفاظتی دیوار توڑنے کی وجہت نہ کر سکے۔

راولپنڈی کا یہ تاریخی میدان آج مجاہد پاک کے نام سے مشہور ہے۔

تبیخِ اسلام ۱۹۴۵ء کے بیانوںی آئین نے جاں حالات میں مزید روکودبل کیا، دہاں اچھوتوں کو ہندوستان کی ایک الگ قوم قرار دیتے ہوئے تھے یعنی جسی دیا کہ وہ بھیتیت ایک ہندوستانی قوم اپنی قومیت برقرار رکھتے ہوئے نئے قانون کے مطابق الگ انتخاب رکھ سکتے ہیں، جبکہ اس سے مشترکے آئین میں اچھوتوں کا روٹ ہندو قوم کے ساتھ شامل بتاتا تھا۔

اس اعلان نے بندهوں میں ایک شخص کا سیاسی ہیجان پیدا کر رکھ لئا اور نے امنی دنوں بڑائی کے اس قانون کو تبدیل کرنے کے لیے ۷۔ ستمبر ۱۹۴۷ء کو من بڑ

رکھنے کا فیصلہ کیا۔ نیز مہدوں قوم کو اچھوتوں پر اپنے مندوں کے دروازے کھول دینے کا مشورہ بھی دیا۔

سیاسیات کی دو طرفیں قدم نہیں نمایے جاتے، دو طبقے جاتے ہیں، جو قوم صدیوں سے اچھوتوں کے ساتے سے وامن پچائی رہی، اپنی سیاسی حزبودت کیلئے اس نے نہ صرف اچھوتوں کو ان ان تسلیم کیا بلکہ انہیں اپنی برادری کا جزو سمجھنے پر مجبور ہو گئی۔ انہی دنوں ۱۹۳۹ء کو لاہور میں اچھوت کانفرنس کی صدارت کرتے ہوئے امیر شریعت نے مسلمان قوم کو بینعام دیا:-

”اس وقت ہمارے سامنے تین مسئلے سب سے زیادہ ہم اور غول بڑیں۔ پہلا مسئلہ انتخاب کا ہے، جس کا نظر ہر اتنا دلفریب ہے کہ بڑے سے بڑے تارک الدنیا گوشہ نشین بھی اس کے حصہ دلفریب کی تاب نہ لاسکا، اور بے پیشہ پیشہ پر میدان انتخاب میں نکل آیا، تھے کوئی مہدوں پر نہ سکھا درند عیسائی۔ مسلمان بھی اس سے بے نیاز نہیں۔ کوئی جماعت بھی ایسی نہیں جو مسئلہ انتخاب میں بھپی نہ رکھتی ہو۔“

دوسرہ مسئلہ نئی نبوت کا ہے۔ چونکہ مسلمان سیاسی الحبتوں میں صروفت ہو گئے ہیں، اس لیے انہوں نے اس طرف توجہ نہیں کی۔ مہدوستان کو ابدی خلامی میں جکڑے رکھنے کے لیے قادیانی نبوت اپنا جال پھیلارہی ہے۔ مسلمانوں کو اس دلخی لعنت سے بچنے کے لیے کوئی راہ سوچنا بڑا ضروری ہے۔

تیسرا ہم مسئلہ اچھوتوں کا ہے۔ اس وقت تمام مہدوستان کی توجہ ڈاکٹر امجد کار کے علانات کی طرف ہے اور پولیٹیکل اچھوت ہے۔

اور ہندوؤں سے بخوبی واقف ہے۔ وہ جانتا ہے کہ اس وقت ہندوؤں کو دبانے سے کچھ نہ کچھ مل جائے گا۔ اب وہ ٹاٹ پر بیٹھنا قبیل چاہتا لیکن ہندوستان کے آٹھ کروڑ اچھوت بوجہزادوں سال سے جوانوں کی سی زندگی بسر کر رہے ہیں اور کوئی ان کا پرمسان حال نہیں ہے، اگر ان کو مساوات اور انسانیت کا درجہ کسی مذہب میں حاصل ہو سکتا ہے تو وہ صرف اسلام ہے، اسلام کے سوادنیا کا کوئی مذہب اچھتوں کو اپنے میں حصی طور پر جذب نہیں کر سکتا۔

کائنات میں سب سے بڑا اچھوت غلامی ہے۔ غلام کا جسم اور اس کی کمائی اپنی نہیں ہوتی، بلکہ ماں کی ہوتی ہے۔ لیکن اسلام نے دنیا میں غلام کا درجہ بلند کر دیا ہے، اور اچھوت پر سب سے بڑا احسان کرنے والے محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں، ہنہوں نے اپنی بچوں پری زاد ہمیشہ زیادہ سے منسوب کر دی، جو غلام تھا۔ اسلام نے مذہب کے معاملہ میں جزوی کراہ سے کام نہیں لیا، بلکہ اپنے عمل سے اسلام کی تلقین کی، کرایسے لوگوں سے کیا سلوک کیا جاتے جو مسلمان نہیں۔

نشہ پلا کے گرانا تو سب کو آتا ہے

مزاتو جب ہے کہ گروں کو تھام لے ساقی!

لیکن بغیر نشہ کے کسی کو سچا طنزناک ام رکھتا ہے، ہمارا فرض ہے کہ ہم اپنے عمل سے اور اپنے مذہب کی خوبیوں کے ذریعے اچھتوں کے ساتھ ایسا سلوک کریں کہ وہ اسلام قبول کرنے پر مجبور ہو جائیں اور سواتے مذہب اسلام قبول کرنے کے ان کے لیے کوئی چارہ

نہ رہے۔

اس میں میں امیر شریعت نے اپنے چشم دید واقعات بیان کیے، جن کی رو سے اچھوت سیاست اپنے کو انسانی دائرے سے بھی خارج سمجھتے ہیں۔

مسلمانوں کا روٹ لو اور اٹھا بوان گرے ہوتے اچھوتوں کو اور اپنے سینے سے لگاؤ۔ ہم روپیہ دے کر کبھی بھی ان کی اصلاح نہیں کر سکتے۔ نہ ہندو قوم کی طرح ہم انہیں سیاسی لالج دے کر ان کے روٹ حاصل کرنا چاہتے ہیں۔ اسلام! اسلام ہے تشنگی سمجھانے کیلئے دریا کسی کے گھر نہیں جاتا، سیاست پیاسے ہی دریاڑ پر جاتے ہیں۔ کوئی تلوار کا گر نہیں ہوتی۔ لیکن اخلاق کی تلوار انسان کو ہمیشہ کے لیے رام کر لتی ہے۔ اس لیے اچھوتوں کو ساتھ ملانے اور داؤ اسلام میں داخل کرتے کا ایک ہی طریقہ ہے کہ تم اس خلق عظیم کو اختیار کرو اجو اسلام نے تم کو سنجھا ہے۔“

**ڈسکریٹ انتخابی معرکہ** [متعدد ہندوستان کی سیاسی تاریخ میں ۱۹۳۶ء کا سال آئینی جدوجہد کا اہم سال قرار دیا جا سکتا ہے، اس سال کسی سیاسی جماعت نے غیر آئینی حرکت نہیں کی، بلکہ ہر پارٹی انتخاب کے ذریعے اقتدار کی ٹکماش میں صرف رہی۔

مجلس احواز مسجد شید گنج کے بلے کے طحیر سے تکل کر منور اپنے کپڑے جھاٹ رہی تھی کہ انتخاب کا پنچاہ سو سو پیان پنچا۔ چھانچا اس کی تکاہ انتخاب نے پنجاب میں جن شہروں اور قصبات کو دین، وطن، اور جماعتی ضرورت کے لیے منتخب کیا ان میں ڈسکریٹ (ضلع سیاکوٹ) کی سیدھ پیاس کی خاص نظر ہی گذشتہ سال غلبی احواز کا فندہ حب دہی میں والٹر سے ہند سے ملا کر وہ پودھری سر ظفر الدخال کو اپنی

انہیں میں شامل نہ کریں تو وائرس نے جواب میں کہا کہ سرطفراللہ خاں مسلمانوں کے دوست سے منتخب ہو کر آنے ہے۔ مجلس احراں وقت تو لا جواب رہی۔ مگر اب وقت آگئی تھا کہ وائرس نے کے سوال کا جواب دیا جائے۔

اگرچہ ایمیر شریعت انتخابات کے دنوں پنجاب کے علاوہ صوبہ یو۔ پی میں بھی صوت تھے تاہم ان کی زیادہ تر توجہ کام کر زد کر کی سیٹ تھی۔ پودھری سرطفراللہ خاں محبیش اسی سیٹ سے مسلمانوں کے دوڑوں سے کامیاب چلا آ رہا تھا اور آج اس کا بھائی پودھری اسداللہ خاں ایڈوکیٹ اسی سیٹ پر الیکشن کے میدان میں سامنے آیا تھا، سرطفراللہ خاں اپنی جاث برادری اور ضلع میں مقبول عام تھا۔ سرکاری اثر و رسوخ بھی اسے پناہ دیتے ہوئے تھا۔ اس تحسیل کے مسلمانوں پر پودھری سرطفراللہ خاں کا اثیریاستی نوبت کی طرح تھا، ایسے حالات میں یہ ٹکلاؤڈ ٹرمی جان چوکھوں کا کام تھا، خصوصاً جبکہ الیکشن بھائی چارے اور برادریوں کے نام پر لڑتے جا رہے ہوں۔

ٹرمی دوڑ دھوپ کے بعد اسی برادری کے ایک محترم جاث پودھری غلام رسول ستارہ جوا پنے حلقوں میں خاصہ رسوخ کے مالک تھے، مجلس احراں کے ٹکلٹ پر انتخاب اٹھنے کے لیے آمادہ ہوئے۔

پودھری غلام رسول کے پاس روپیہ، برادری کا اثر و رسوخ سب کچھ تھا۔ لیکن سرکاری دباؤ کا خوف سدیدہ تھا اور سری جانب مجلس احراں بھی تھی کہ یہی شخصیت سرطفراللہ کے کفر کو توڑ سکے گی۔ چنانچہ ایک رات ایمیر شریعت نے پودھری غلام رسول سے کہا:-

”ویکھو غلام رسول! اس وقت پیغمبر اسلام (صلی اللہ علیہ وسلم) کی عزت کا سوال ہے، غیر ملکی حکومت کا نامہ نہ کہ وائرس نے کتنا ہے کہ تم سرطفراللہ کو مسلمان نہیں کہتے، لیکن اس حلقو کا مسلمان تو اس کو دوڑ

دے کر منصب کرتا ہے۔

چودھری صاحب اگر آج اس سیدھ سے اس خاندان کا کوئی فرد جو حضور سرور کائنات کو آخری نبی تھیں، نہ اسلامیوں کے ورثت سے بھی میں پلا گی تو قیامت کے دن تم مجرم فرار پاؤ گے، ایکونک تمہیں اللہ تعالیٰ نے دینیوں خوبیوں سے فزا ہے۔ برادری میں تمہارا اڑاس سے کم نہیں دست اور عزت تمہیں بھی خدا نے دی ہے۔ حکومت میں تمہارا بھی دفار ہے۔<sup>۶</sup>

امیر شریعت کی یہ باتیں سن کر چودھری خلام رسول نے کہا۔

”شناہ جی! میں بہت ہی سیاہ کار ہوں، اس کے باوجود آپ حکم دیتے ہیں، تو حاضر ہوں لیکن میرے پاس برادری کی وہ وقت نہیں جو چودھری سرخ فراہم کے پاس ہے۔ وہ پیر تو میں سرخ کر سکتا ہوں، لیکن حلقو اور برادری کے ذمہ دار لوگ شاید میرا ساختہ نہ دیں۔<sup>۷</sup>

امیر شریعت نے چودھری خلام رسول کا حوصلہ پڑھاتے ہوئے کہا۔

”تم اللہ کے رسول کی عزت رکھو، اللہ تمہاری عزت کا وارث ہوگا۔ مجلس احوار کی سرخ فوج آج سے تمہارے حلقو میں متعین کر دی گئی ہے۔

پے نکر ہو۔<sup>۸</sup>

پونگل شروع ہونے میں قریباً ایک ہاہ باتی تھا کہ ڈسکریٹ کی صورت درج کی گئی۔ امیر شریعت دوسرے حلقوں کے علاوہ اس حلقو میں زیادہ وقت اور توجہ صرف کرتے امکنی۔ اس حکومت کے اشارے پر حکومت پنجاب نے بھی اس سیدھ پر خاصی توجہ دی۔ امیر شریعت نے گاؤں گاؤں پچکر جاٹ برادری کو خصوصیت کے ساتھ حضور خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ناموس پر اپیل کی، اکہ وہ اپنا ووٹ برادری کے نام پر نہیں بلکہ حضور کے نام پر دیں، تاکہ دشمنان دین کے تمام منفردے غاک میں مل جائیں ماس سلے میں امیر شریعت جب

گھوئیکے مسلح سیاکوٹ) پہنچے توہاں نمازِ جمعہ پڑھائے کا پروگرام تھا۔ چودھری عبدالغنى  
گھمن بھراپی جاث برادری کے بندوقوں اپتھوں اور دمرے اسلو سے مسلح ہو کر ان پہنچے  
کہ ہم عطا اللہ شاہ بنخاری کو تقریر نہیں کرتے دیں گے (یہ لوگ چودھری اسداللہ کے حامی تھے)  
امیر شریعت نے کہا۔ اگر آپ اجازت دیں، تو میں صرف جمعہ کی نماز پڑھوں؟ اس پرانوں نے  
ہاں کہہ دی۔ چنانچہ نماز سے پہلے امیر شریعت نے قرآن کریم کا ایک رکوع پڑھا اور فتاویں  
سے پوچھا، اگر آپ حکم دیں تو اس آبیت کی تشریح کر دوں۔ اس پر فتاویں کے دو حصے  
پوچھئے۔ ایک گروہ تشریح کے حق میں تھا اور دوسرے مختلف۔ آخر شاہ جی نے قرآن کریم  
کی تفسیر شروع کی، بس پھر کیا تھا کہ جمعہ کی نماز بھی مقررہ وقت سے ایک گھنٹہ بعد پڑھی  
گئی۔ آخر میں فتاویں امیر شریعت کے ہنوان پوچھئے اور چودھری عبدالغنى گھمن کو پہنچے ارادے  
میں بری طرح شکست ہو گئی۔

کیونکہ امیر شریعت جاث برادری کے دل اپنے قبضے میں کرچکے تھے اپنے اجد و جد  
کے باوجود سرکاری اثر و سوچ بھی کوئی کام نہ دے سکا۔ یہ لڑائی، مسلمان اور مرزاں کے  
عنوان پر لڑی گئی۔ امیر شریعت کی مسلسل اور یہیم تقریروں سے ڈسکرٹھسیل کا مسلمان  
مرزاں اور مسلمان کے درمیان جذفاصل کو سمجھ گیا، اور جب اس الیکشن کا نتیجہ سامنے آیا  
تو چودھری غلام رسول ستارہ نے چودھری اسداللہ خاں ایڈوکریٹ کو ہزاروں روپیوں سے  
شکست دی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا، کہ سیاسی طور پر اس گھر ان کے اوقات ڈسکرٹھسیل سے ہیشہ  
بکے لیئے نہیں ہو گیا، اور تحریک مرزاں کو خاص نقصان پہنچا۔

**حضرت مدنیؒ سے اختلاف** | انتخابی موسم بھی جیب موسم ہوتا ہے، ہر پارٹی سیاسی  
اکھاڑوں میں ایسے ایسے واڑتیجھ کھیلتی ہے کہ

آرمی منزد کھینتا رہ جاتا ہے۔

۱۹۳۶ء میں منتخبہ ہندوستان کے سیاسی رہنماؤں نے ایکٹ ۱۹۳۵ء کے تحت

انتخابات میں جو طریقے استھان کیے، ان میں ایک یہ بھی تھا کہ مسلم لیگ کے رہنماؤں نے جمیعتہ علماء نے ہند سے بھن ایسے دوسرے کیے کہ مولانا مفتی کفایت اللہ اور مولانا حسین احمد مدینی ایسے فدیبی اور سیاسی سوچ بوجوہ کے لوگ اس بساط پر پات کھا گئے، جمیعتہ علماء نے ہند اور مسلم لیگ نے باہمی اشتراک سے یوپی کے تمام اصلاح میں المیشن رٹا۔ انہی دنوں ۲۶۔ اکتوبر ۱۹۴۷ء کو امیر شریعت احافظ محمد رضا ہیم کی حمایت میں صلح بجتوڑ کا دو دہ کر رہے تھے کہ بجتوڑ میں مولانا حضرت مولانا مفتی سے مذکور ہو گئی۔

امیر شریعت ایک جلسہ میں تقریر کر رہے تھے، کہ مولانا حضرت مولانا مخالفت بحث سے خاصی جماعت کے ساتھ امیر شریعت کی مخالفت کے لیے جلسہ گاہ میں آن پہنچے یوم امیر شریعت کی تقریر سے متاثر ہو چکے تھے، انہوں نے مولانا حضرت مولانا کی اس حرکت کو ناپسند کیا، اور قریب تھا کہ جمیع مولانا حضرت مولانا پر ٹوٹ پڑتا، امیر شریعت نے مخالفت کر کے مولانا حضرت کو بالا حرام سٹیچ پر بٹھایا۔ تقریز جاری رہی۔ آخر جو لوگ مولانا حضرت کے ساتھ امیر شریعت کی مخالفت کرتے آئے تھے، اس قدر زادم ہوتے کہ ان کے لیے یہاں سے واپسی مشکل ہو گئی۔

بجتوڑ سے الہا باد جاتے ہوئے اٹیشیں پر حضرت شیخ المنہ مولانا حسین احمد مدینی سے امیر شریعت کی ملاقات ہوئی۔ عقیدت، محبت اور احترام کے طے جلسے جذبات سے امیر شریعت نے آگے بڑھ کر حضرت سے مصافحہ اور معافونگ کرنا چاہا، لیکن حضرت مدینی نے جوان دفعہ مسلم لیگ کی حمایت کر رہے تھے، امیر شریعت سے مصافحہ کرنے سے انکار کر دیا اور کہا:-

«پونکہ آپ کا ملک غلط ہے لہذا امیر آپ سے کوئی تعلق نہیں۔»

اس پر امیر شریعت کو دلی رنج پہنچا، اور حضرت مدینی سے عرض کیا:-

«حضرت! اگر آپ حکم کریں تو میں اپنایہ دورہ ملتوبی کر کے پنجاب چلا جاؤں چونکہ آپ مسلم لیگ سے اشتراک کیے ہوئے ہیں، اور اپنے خادموں سے

ناراض ہیں، لیکن آنے والے کل کو اپ اپنے فیصلے پر خود تادم ہوں گے۔ مسلم لیگ سے آپ کا یہ اشتراک عمل سمجھیں نہیں آیا، جبکہ کل تک آپ خود ہمیں درست دیتے رہے ہیں کہ مسلم لیگ سرکار پرستوں کی طوی ہے۔

یخرا!.... آپ نلااض ہوں تب بھی میں نیاز مند ہوں یہ

اس گفتگو کے بعد امیر شریعت اپنے سفر پر روانہ ہو گئے۔

انتخاب ختم ہونے پر مارچ ۱۹۳۷ء میں مسلم لیگ پاریمانی پارٹی کا جو پلا اجلاس ہوا، اس میں تمام رجوبت پسند ممبران شامل ہوتے۔ اس پر محیثہ علمائے ہند نے اعتراض کیا کہ جمیعتہ علماء اور مسلم لیگ کا سمجھوتہ اس بنیاد پر تھا، کہ مسلم لیگ سے تمام رجوبت پسند غاصر کو نکال دیا جائے گا، تو اچ انتخاب کی کامیابی کے بعد ایسے عناصر کو پاریمانی پارٹی کے اجلاس میں شامل کرنا اپنے وحدوں سے انحراف کرنا ہے۔

یکم اپریل ۱۹۳۵ء کا دن امکیٹ کے نقاد کا دن تھا۔ کانگریس اور جمیعتہ علماء کے درمیان اس امکیٹ کے خلاف ہڑتال کرنے کا فیصلہ تھا، لیکن قائد اعظم محمد علی جناح نے مسلم لیگ کی تمام شاخوں کو حکم دیا کہ وہ اس ہڑتال میں حصہ نہیں، اس پر جمیعتہ علماء نے قائد اعظم سے دیافت کیا کہ جب تمام سیاسی جماعتوں نے اس امکیٹ کی خلافت کا فیصلہ کیا ہے تو آپ نے اس سے علیحدگی کا کیوں اعلان کیا ہے؟ اس پر صدر مسلم لیگ نے اپنے ایکسپریس بیان میں کہ کم جمیعتہ علماء امکیٹ میں مسلم لیگ سے اشتراک کر چکی ہے تو انہیں کوئی حق نہیں پہنچتا کہ وہ پاریمانی پارٹی کے فیضوں پر اعتراض کرے۔

اس بیان کا شائع ہوتا تھا کہ جمیعتہ علماء نے مسلم لیگ کی عمدشکنی کی بناء پر علیحدگی کا اعلان کر دیا۔ یہ اعلان پڑھ کر امیر شریعت نے حضرت مدینی کو امر تسری سے مبارک باد کا برق پیغام بھیجا۔

امیر شریعت ہمیشہ حضرت مدینی کا احترام کرتے رہے۔ حضرت مدینی کے دل میں بھی

اپریل شریعت کی عزت رہی، لیکن مسلم لیگ کے اتحاد کے بعد جو خفتہ جمیعتہ ہمارے ہند کو اٹھانا پڑی، جمیعتہ کے رہنا اپریل شریعت کے سامنے اپنے اس طرزِ عمل کی بنار پر سیدھی شرمدہ رہے۔

**تحریک مرح صحابہ کا دورانی** | ۱۹۴۱ء مارچ، ۱۹۴۱ء کا غروب آفتاب اپنی کرنوں کے ساتھ وہ تمام الادمیت کر لے گیا، جن کی چکاریوں نے ہندوستان کے ہر گھر میں آگ لگا رکھی تھی۔ بھائی سے بھائی، باپ سے بیٹا اور ماں سے بیٹی اپنی رائے کی بناء پر دشمنی کرنے لگی تھی۔ انتہا بات ختم ہوتے تو ہاتھا پائی کا اس سمت کران لوگوں کے آنگن میں لرانے لگا، جنہوں نے مستقبل میں صوبوں کے راج سنگھاسن سنبھالنے تھے۔

یکم اپریل ۱۹۴۱ء کا سورج اپنے جلوہ میں ایک ایسا قانون لے کر طلوع ہوا، جس سے فرینگی سامراج کی جگہ اپنے دیس کے لوگوں نے صوبائی خودختاری کے تحت حکومتیں سنبھالیں۔ عوام کے نئے منتخب نمائندوں نے آگے پڑھ کر غیر ملکی آئین کو اپنی رائے کے ساتھ میں ڈھانشا شروع کر دیا۔ تو مجده ہندوستان کے بعض صوبوں میں انگریزی راج کی پیدا کردہ مشکلات نے انہیں آن گھیرا۔ ۱۹۴۰ء کا ذکر ہے کہ لکھتو کے شیخزادی اور ہندو مل کر تحریک کا جلوس نکالتے تھے، اور یہ جلوس تال کٹورا کی کربلا میں ختم ہوتا تھا۔ ۱۹۴۵ء میں شیخزادی حضرات نے اس مانگی جلوس میں شامل ہونے والوں پر یہ قدغن لکاوی کرتھری کے جلوس میں برہنہ سروپا شامل ہوتا چاہیے۔ یہ شرط سنی عقیدہ کے مسلمانوں کے لیے تھی۔ کیونکہ شیخزادی تو پہلے ہی شگنے سرا در شگنے پاؤں شامل ہوتے تھے اس سے پیشہ سُتی عقیدہ کے مسلمان سرپر طوپی اور پاؤں میں جوتا پہنے جلوس کے ہمراہ چلتے تھے شگنے احکامات پرستی مسلمانوں نے احتراض کیا، تو حکومت نے انہیں مشورہ دیا کہ وہ پنا علیحد کر بلایاں۔ چنانچہ شریعت سے آٹھ میل دور پھول کٹورا کے نام سے نئی کربلا تحریکی تھی۔ ۱۹۴۷ء کا چھرم سنیوں نے اسی کربلا میں منایا۔ یہ بیاناد تھی لکھنؤ میں شیعہ تھی کے

مابین جگرٹے کی۔

۱۹۰۷ء میں رام پور کا شیخ مولوی مقبول احمد نے جودہوئی کھلوا نام تھا۔ ایک اعلان کیا۔  
”چونکہ حکومت کا اعلان ہے کہ وہ کسی کے مذہب میں داخلت نہیں کرے  
گی، لہذا تیرہ کھانا ہمارا نہ بھی حق ہے، اور ہم تیرہ کیسیں گے۔ اس پر سہیں کوئی  
نہیں روک سکتا“

اس اعلان سے سنبھالی عقیدہ کے مسلمان برہم ہوتے، اور اس سال لکھنؤ میں شیعہ ہمنی  
فناہ ہوا۔ اس فساد کی بنادر پر ۱۹۰۹ء میں حکومت پورپی نے ایک لیشن مقرر کیا، جس نے  
اپنی پرپورٹ کے آخر میں حکومت کو مشورہ دیا کہ:-

”عشرہ حرم کے دن اچلم کے موخر پر ادا ۱۴۔ رمضان کے دن مدح صحابہ  
کی بندش کی جائے۔“

لیشن کے اس مشورے پر حکومت نے اعلان کیا:-

”کوئی شخص ایسے اشخاص یا نظمیں یا دوسرے الفاظ جن میں ابو بکرؓ، عمرؓ  
اور عثمانؓ کی تحریف کی گئی ہو، یا ان کی مدح میں ہوں، تعریفیں میں یا کسی  
دوسرے اسلامی جلوس کے راستے پر نہ پڑھے، اور رہ ایسے مقام پر پڑھے،  
بھاں سے جلوس تک آوانہ منج سکے، اور رہ کسی مجھ اور رہ کسی پیک مقام  
پر ایسے مدحیہ اشعار اور نظمیں پڑھے۔“

اگر کوئی شخص احکام مذکورہ کی خلاف ورزی کرے گا تو وہ فوراً کفر  
کر لیا جائے گا، اور اس پر دفعہ ۵۰ یا کسی مناسب دفعہ تحریرات ہند کے  
تحت تحدیہ چلایا جائے گا۔“

اس قسم کے مینگامی اور فرمبی فاعقات نے نئی حکومتوں کے راستیں کاٹنے  
بکھرے اور خشکلات پیدا کیں۔

جنون، ۱۹۳۱ء کو یو۔ پی میں نواب چھتری نے بھیتیت مسلم لیگ کے جب اپنی  
حار منی گورنمنٹ ترتیب دی تو راجہ صاحب سیم پور کو جو عقیدت اتنا شیعہ تھے، اپنی وزارت  
میں شامل کر لیا۔ ان کے بعد وزارت میں مرح صحابہ کا قصینہ جب ان کے سامنے لا یا گیا،  
تو مصلحتی اہنوں نے یہ کاغذات آنے والی وزارت کے پیش درکرنا ہی بہتر سمجھا۔

یو۔ پی میں باوجود کامگریں اکثریت سے کامیاب ہوئی تھی، لیکن ہنوز ان کے  
درمیان وزارت میں قبول کرنے میں اختلاف تھا۔ آخوند چاراہ کی مسلم جماعت کے بعد جب کامگریں  
نے عہد سے قبول کرنے کا فیصلہ کیا تو نواب چھتری کی وزارت مستحقی یوگئی۔ مرح صحابہ  
کی تحریک نے انہیں ایسا پریشان کیا کہ کامگریں گورنمنٹ اس عقدہ کے حل کرنے میں  
ایسی الجھی کو سمجھا۔ کامکوئی راستہ دکھانی نہ دیا۔ اس دوران شیعہ سنی اختلافات پڑھتے گئے  
اس سال ۹ جون کو امیر شریعت لکھنؤ کے تو اہنوں نے شیخ شوکت علی دکیل کے  
احاطہ میں تقریر کے دوران عقیدہ اہل سنت دکھنے والے مسلمانوں سے صرف ایک  
سوال کیا:-

”اس مسوبہ میں آپ کا کوئی وارث ہے یا نہیں؟“  
”اس سوال کو ہی امیر شریعت نے اپنی تقریر کا عنوان بنایا کہ تین گھنٹے سنی عقیدہ کے  
مسلمانوں سے خطاب کیا۔“

اس تقریر کے بعد مجلس اجوار کے دوسرے رہنماء پور و صرمی افضل حق، مولانا حسین الدین  
کنی بار لکھنؤ گئے۔ مولانا حسین احمد مدفی کی وساطت سے یو۔ پی کامگریں حکومت سے بلاطہ  
تفاہم کیا۔ لیکن حکومت خواہ کسی کی ہوا اس کا آستاذ اس قدر بلند ہوتا ہے کہ اس پر خیر  
زینے کے پڑھنا دشوار ہے اور یہ زینہ انسانی لاثوں سے تیار ہوتا ہے۔

شیخ العہد مولانا حسین احمد مدفی اور دوسرے رہنماؤں نے کامگریں حکومت سے  
فیض اعلیٰ ہدایت گو دند و بھپت اور گورنر سر ہنری ہرگ سے تحدید دبار گذارش کی کہ:-

«لکھنؤ میں سنتی مسلمانوں کا حق ہے کہ وہ اپنے بزرگوں کی تحریف کریں، جبکہ یہاں ان کی تعداد امطا سی ہزار کے قریب ہے اور شیعہ حضرات صرف بارہ ہزار!»

مگر حکومت، حکومت تھی۔ کسی کل نامی۔ آخرو۔ جولائی ۱۹۳۷ء ابو بوزہ جمعہ مجلس امور نے کا گرسی حکومت کے خلاف سول ناقہ مانی کا اعلان کر دیا۔ اس تحریک میں قریباً پھیل ہزار مسلمان گرفتار ہوتے۔

آخرو۔ نومبر کو گورنر کے اعلان پر تمام قیدی رہا کر دیے گئے اور ۲۶ جنوری ۱۹۳۸ء کو سنتی مسلمانوں کا یہ حق تسلیم کرتے ہوئے حکومت نے واضح طور پر اعلان کیا۔

«سینیوں کا یہ حق ہرگز مایہ النزاں نہیں کرایا ایسا نہیں جلسہ عام یا خاص مجلسوں میں خلافتے خلاش کی مرح ثناوے کرنے کا حق ہے یا نہیں۔ بلاشبہ ان کو یہ حق حاصل ہے۔ جبکہ اصرت اس بات کا ہے کہ کس طریقے اور کتنے حالات پر ان کو لکھنؤ میں درج صحابہ پڑھنی چاہیے۔

جب مختلف اقوام کے عقائد اور نقطہ نظر میں فرق ہو تو گونہ نہ کا یہ فرض ہو جاتا ہے کہ امن عام کو قائم رکھنے کے لیے مداخلت کرے اور عام لوگوں کی سولت کا خیال کرے۔

اس طرح یو، پی حکومت نے سنتی عقائد کے مسلمانوں کا درج صحابہ کا حق تسلیم کرتے ہوئے ۱۹۴۹ء کے انگریزی اعلان کو ختم کر دیا۔

قتل کی سانسک کا الزام | تاہم قانون لشکنی کا وعدہ ختم ہو چکا تھا۔ ہر سیاستی تنظیم اپنے حاکیتوں کی تعداد کے لیے کوشش تھی۔

مسلم لیگ اور کا گرس کے اختلافات یوں ہو گردلوں کی جذباتی محیاں روشن کر

کر رہے تھے۔ اگرچہ یہ رਾਫی مذہب سے لاتعلق تھی، تاہم سیاسی ضورت کے تحت اس عمارت کی بنیاد مذہب پر اٹھائی گئی تھی۔ اس وقت ہندوستان کی سیاست دودھڑوں میں منقسم ہو چکی تھی۔ مسلم لیگ میں کافی تعداد مسلمانوں کی شامل تھی اور کانگریس سے ہندو اکثریت والبہت تھی۔ اتنی دنوں کی بات ہے کہ دہلی کے اخبار سیف روزہ "الامان" کے مدیر اعلیٰ مولانا مظہر الدین نے اپنے اخبار میں لکھا کہ:-

"رات میں نے ایک خواب دیکھا ہے، ایک ہندو دیوی جو کھدر کے بیاس میں ہے، اس نے مولوی حسین احمد کی پیشانی پر قشقة لگایا ہے اور مولوی عطاء اللہ شاہ کے گھے میں جبیٹ پہنایا ہے"

اس خواب کو مولانا مظہر الدین نے کارٹون کی شکل میں اپنے اخبار "الامان" میں شائع کیا۔ دن بھر یہ کارٹون اپنوں اور غیروں کے درمیان بحث کا موضوع بنارہا، اور کچھ دنوں کے بعد ۱۹۳۹ء کو ان کے دفتر میں انہیں قتل کر دیا گیا۔ اس قتل کے ازام میں وہ نوجوان مشفق اور فتح احمد کو گرفتار کر لیے گئے۔

اس قتل کا پس منظر کیا تھا؟ لیکن بیش متطرم میں یہ مقدمہ سیاسی نوعیت اختیار کر گیا چنانچہ دہلی کی مرکزی حکومت اور لکھنؤ، فرنگی محل کے مولانا قطب الدین اس قتل کی سازش میں مذہن سے یہ اقرار کرتے پر صدر ہے کہ اس قتل پر نوجوانوں کو آمادہ کرنے والے یہ عطا اللہ شاہ بخاری، مولانا مفتی کفایت اللہ اور مولانا حسین احمد مدنی تھے، مگر مذہن نے پیغم اصرار کے باوجود اس اقرار پر ان کا کارکرویا، البتہ مذہن نے اپنے صفائی کے گواہان میں امیر شریعت اور مولانا جیب الرحمن لدھیانوی کا نام دیا۔ جب یہ دنوں حضرات عدالت میں تشریف لائے، تو مذہن نے عدالت سے کہا:-

"ہم ان بزرگوں کی حرف زیارت کرنا چاہتے تھے، گوہی کی صورت نہیں" اخراج مقدمہ کے قبصے میں ایک نوجوان کو مزار تھے موت اور دوسرا کو عبور دیا گئے

شور کی سڑادی گئی۔

## صلح میان اولیٰ کا دورہ ۱۹۳۹ء کی طرح

زوال کا سال تھا۔ یورپ کے افق پر دوسری جنگ عظیم کے بادل منڈلار ہے تھے۔ اس جنگ کے نتائج خواہ کچھ ہوتے، لیکن چوگاں سیاست میں کھیلنے والے جانتے تھے کہ اگر اب کے برتاؤ نے جنگ میں الجھا تو وہ سورج جو سکی سلطنت میں غروب نہیں ہوتا، وہ اس کو لے ڈوبے گا۔ اور یہ وقت تھا کہ برتاؤ نے پر ضرب کاری لگائی جائے اور پنجاب کے ایسے علاقوں میں جا کر لوگوں کو انگریزی قوچ میں بھرتی ہونے سے منع کیا جائے، اج خالص فوجی حلاقتے کملاتے ہیں، چنانچہ اگست ۱۹۳۹ء کے دوسرے پہنچتے امیر شریعت اور مولا نا جیب الرحمن لدھیانوی صلح میان اولیٰ کے دورو پر روانہ ہو گئے۔

یہ زیارت پنجاب میں سرکندر کی وزارت کا تھا۔ اس کی یعنیت پارٹی «مردوں» اور درائے بہادروں پر مشتمل تھی۔ انگریز کی کوکھ سے جنم لیتے والے یہ لوگ انگریزی سائے کو رحمت خداوندی سے تعبیر کرتے تھے۔ انہیں جب پتہ چلا کہ امیر شریعت اور مولا نا جیب الرحمن لدھیانوی صلح میان اولیٰ کا دورہ کر رہے ہیں، تو حکومت کی ساری مشیری حکمت میں آگئی۔

موت سے کھیلنے والے لوگوں کی سرزین گوریت کے پھاڑوں تندے آباد ہے انکھوں کے سے دل رکھتے والے جوانوں کی آبادی میں جب امیر شریعت نے توحید باری تعالیٰ اور برتاؤ نی سامراج کے خلاف بناوت کے پھول کا نٹے بکھیرے تو تیزی زمین کا دامن بھی تراوود ہوا، اور خلک پھاڑوں سے ایمبد بمار کی یو آتے لگی۔ رات جس گاؤں میں امیر شریعت تقریر تھے گرد و قواچ کی فضنا کو رالفلوں کی آواز سے دشیت زدہ کر دیا جاتا۔ دن کو جن دستوں پر سفر کرتے انہیں ڈاکوؤں کی آماجگاہ بتا دیا جاتا۔ امیر شریعت کے ہمراہ یوں کو منجھ کی پولیس نے اکثر پریشان کیا۔ مگر پھر عطر ماحول میں پر درش پائے والے انسان ہر خطرے کو خود دعوت دے کر اپنے گرد جمع کر لیتے اور میں اسی گی ہے جو انہیں آخوندی کو منزل سے بہکنا رکرتی ہے۔

**گرفتاری** اس نگرانی خلاف قانونی میں پندرہ دن گذار کر حب امیر شریعت والپس آئے تو دوسری جنگ عظیم کا آغاز ہو چکا تھا۔ ٹھلک کی وجہ سے پولیس، ناروے اور ڈنمارک سے گزر کر فرانس کی طرف بڑھ رہی تھیں۔ پنجاب میں یونیورسٹی حکومت کو یہ بات پسند نہ آئی، کہ خالص عکری حلاقوں میں حکومت کے خلاف بغاوت کو پھیلتے دیا جاتے، جبکہ انگریز بڑھ رہے جنگ میں شریک ہو چکا ہے۔ دوسری جنگ عظیم کی برسی ہوئی گھٹاؤں نے یورپ کی ولی میں ایشیا کو بھی اپنے ساتھ گھسیٹنا چاہا۔ چنانچہ ہندوستان میں انگریزی پرچم کی آزادی انہوں کی لئے ہیں ایسے لوگوں کی ججوں میں صروف نظر آئے گئیں، جن کے ارادے اس جنگ کے منتظر تھے اور وہ انگریزی اقتدار سے بجا تھے کہ بھانے تلاش کر رہے تھے۔ آخر ڈائیس افت انڈیا یونیورسٹی نگاہ اول نے امیر شریعت کو تاک کر سب سے پہلا وارکیا، اور انہیں ۸ ستمبر ۱۹۳۹ کو ضلع منظفر گڑھ سے دفعہ ۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴ اور ۱۵ اکے تحت سیدن بخش را ولپنڈی کے حکم سے گرفتار کر دیا گیا۔

**مجلس احرار کی قرارداد** امیر شریعت کی گرفتاری کے ساتھ مارے ہندوستان میں سیاسی کارکنوں کی عام گرفتاریاں شروع ہو گئیں۔ کامگیر احمد بن احرار ایسی سیاسی جماحتیں متعین کرنے کے ساتھ مارے ہندوستان بھر میں اپنی سیاسی تاریخ کو اس نجع پر ترتیب دیا تھا کہ انگریزی راجہ ان سے متزلزل تھا۔ دوسری جنگ عظیم سے متعلق فیصلہ کرنے کا انہی جماحتوں کو اختیار تھا، چنانچہ ۸ ستمبر ۱۹۳۹ء کو اور ورنگانگی میں فیصلہ کیا۔

«مسلمانان ہند اس وقت تک اس جنگ میں حکومت برلنیہ کے ساتھ تعاون نہیں کریں گے، جب تک کہ برلنیہ اسلامی حملہ کے ساتھ پیغام سے پہنچے۔ اسی زمانے میں مسلمانوں کو مکمل طور پر آزاد کر دے۔»

مجلس عاملکی رائے میں پھر یہ سوچنا باقی ہے کہ آیا ہمارے بولانوں

فوج میں جانے سے انسانیت کو تو کوئی لفڑاں نہیں پہنچتا۔

مجلس احوار کی اس قرار دار سے ایک طرف انگریزی سالمراج بہبہ ہوا، تو دوسری طرف کا گرس کے بواسی بھی درست نہ رہے۔ کیونکہ کا گرس ذہنی طور پر سمجھتی تھی کہ اس کے بغیر اس جنگ کے متعلق کوئی دوسری پارٹی رائے دینے کی مجاز نہیں۔

مندرجہ بالا قرارداد نے امیر شریعت کے مقدادات پر بھی اثر دالا، اور عدالت نے انہیں ضمانت پر رہا کرنے سے انکار کر دیا۔ چوبیس ۱۹۳۹ء کی روز کی سلسلہ کارروائی کے بعد ۱۷۔ اکتوبر ۱۹۳۹ء کو یہ مقدادات سیشن بچ روپنڈھی کے پروردگردیے گئے، لیکن قانون امیر شریعت پر حاصل کردہ تمام وفادات کی سچائی میں تاکام رہا، اور اس گرتی ہوئی دیوار کو سما رادینے کے لیے ۱۸۔ دسمبر ۱۹۳۹ء کو لاڑکانہ میں ایک دوسرا مقدمہ ۲۰ اور ۲۱۔ ۲۰۳۹ء کے تحت تیار کر لیا گیا۔ سرکاری استخانہ نے امیر شریعت پر الزمات لگایا کہ انہوں نے ۲۸۔ جون ۱۹۳۹ء کو لاڑکانہ میں تقریر کرتے ہوئے کہا ہے کہ:

۱۰ اسلام کی حکومت کمیں نہیں رہی اور مسلمانوں کو از بر تو حکومت  
ستہجانی چاہیے اموجوہ حکومت میں مسلمان عورتوں کے نکاح کے فیصلے  
شیطان فرنگی کرتا ہے اور اسلامی قانون کو پیش نظر نہیں رکھا جاتا۔ اور  
غیر دیانت وار یورپین مورخوں نے حکومت کے زیر اثر تاریخی واقعات کو  
غلط پیرائے میں بیان کیا ہے۔ مشلاً پر کہ عالمگیر اونگ زیب پڑرازم  
ہے کہ وہ ہر روز صبح ہندوؤں کے باڑہ من جیتو آثار نے کا واقعہ بیان کیا گیا  
ہے اور حاضرین کی حوصلہ افزائی پر شاہ صاحب نے کہا کہ میں انگریزی حکومت  
کا تختہ المٹ روں گا اور ان کو اتنے زور سے سمندر میں دھکیل دوں گا کہ  
دہ پھر واپس نہ آ سکیں گے، سمندر کے پانی کو انگریزوں کے خون سے مُرخ  
کر دوں گا، اور زمین کو بھی انگریزوں کے خون سے اس طرح مُرخ کر دوں گا

جس طرح یزید نے امام حسین کی فوجوں کو قتل کر دیا تھا۔  
مرزا غلام احمد کافر ہے، اس نے بڑش گورنمنٹ کی پانچ سو گھوڑوں  
سے اہماد کی تھی۔

گجرات ڈسٹرکٹ جیل میں اس مقدمے کی سماعت لاکشمی داس مجرم بیٹ نے کی،  
دیوان چن لال امیر شریعت کی طرف سے سینئر کیل سنتے، ان کے علاوہ دوسرے قانون دلوں  
نے بھی امیر شریعت کی حایت میں اپنی کتب کے اوراق کھٹکاں ڈالے۔

۱۱۔ جنوری ۱۹۷۰ء کو امیر شریعت مقدمے کی پیشی کے لیے حداۃت کے کرہ میں  
داخل ہونے لگے، تو کسی نے اشارے سے کہا ”شاہ جی“ یہ ہے لا بولڈھارام پولیس بولڈھار  
جن نے آپ کی تقریر کی ڈائری لکھی تھی، اور آج آپ کے خلاف حداۃت میں پیش ہو گا  
اس پر امیر شریعت نے نظر اٹھا کر لدھارام کی طرف دیکھا، نیز اس سے خاطب ہو کر کہا،  
”بایو لدھارام اس حداۃت کے علاوہ ایک دوسرا ہے،  
بھاں تم نے پیش ہوتا ہے، شہادت دیتے وقت اس حداۃت کا خیال  
بھی رکھنا۔“

یہ فقرے کہ کہ امیر شریعت حداۃت میں داخل ہو گئے۔

ڈاکٹر جعفر قادر (گجرات) کا بیان ہے، اجواس مقدمہ میں امیر شریعت کے معاون  
تھے، کہ سرکاری گواہ امیر شریعت کے مندرجہ بالا فقوہ پر آبدیدہ ہو گیا، اور درستک تہمائی  
میں خاموش کھڑا رہا۔



## بائب چہارم ————— ۱۹۵۰ء تا ۱۹۳۰ء

**ایتدائی کارروائی** انسانی ضمیر کے بیدار ہونے میں گاہ عمر گذر جاتی ہے اور گاہ آنسوؤں کی نبی اسے بیدار کر دیتی ہے۔ جب احساس جاگ اٹھتا ہے تو کھوئی ہوئی انسانیت تلاش کرنے میں انسان کو وقت نہیں ہوتی۔

امیر شریعت کے الفاظ سرکاری گواہ لدھارا مم کی کایا کلپ کر گئے۔ انگریزی سلطنت کا پہلہ کاشیبل درویش کے ایک فقرے پر زندگی کی ساری آسائشیں برپا کر دیجھا۔ استغاثہ کی ایتدائی شہادت پہلہ کاشیبل لدھارا مم کی تھی، جس نے ۲۸ جون ۱۹۳۹ء کو لاہور میں امیر شریعت کی تقریب کے شاریط پہنچ نوٹ یہے تھے۔ جب وہ بطور حیف رپورٹر ہے۔ جنوری ۱۹۴۰ء کو ڈسٹرکٹ جیل گجرات میں لشمنی داس کی مددالت میں پیش ہوا تو امیر شریعت کی طرف سے دیوان حین لال ایڈو و کیٹ دایم ایل اے، میان عبدالعزیز ایڈو و دایم ایل اے، اور مولانا منظر علی اٹھرا ٹیڈو و کیٹ بطور دکیل پیش ہوتے۔ لدھارا مم نے حسب ذیل ایتدائی بیان دیا۔

میں نے ۲۸ جون ۱۹۳۹ء کو اس جلسہ میں شرکت کی تھی، بوجگر اپنے نک رود کے قریب لاہور میں ہوا تھا۔ مولانا سید عطا اللہ شاہ بخاری نے اس جلسہ میں تقریر کی تھی لیکن مجھے یہ بات یاد نہیں کہ شاہ صاحب کے علاوہ کسی دو شخص نے بھی تقریر کی تھی یا نہیں۔ میں نے شاہ صاحب کی تقریر کا خلاصہ لکھا تھا جس کتاب پر حروف ”پی۔ ڈی۔“ تحریر ہے اس میں تقریر کا ارد و خلاصہ درج

ہے، اور میرے ہی ہاتھ کا لکھا ہوا ہے، لیکن یہ ملا صہد اور اصل اس تقریر کا نہیں ہے جو شاہ صاحب نے کی تھی، بلکہ یہ تقریر کا منح شدہ ملا صہد ہے، جو میں نے تقریر کے وقت نہیں بلکہ تقریر کے بعد کیا تھا، اصل تقریر کا ملا صہد جلد یا گیا تھا۔

تقریر پیش نظر کا ملا صہد پر ویکیپیڈنگ انپیکٹر کی ہدایت پر میں نے جگہ میں ان کے مکان پر مرتب کیا تھا اور دوسرے روز میں نے اسے مفصل جواب میں منتقل کیا۔

اس مرحلے پر استخاثہ نے عدالت سے درخواست کی کہ اسے قانونِ مشادت کی وجہ ۱۵۴ کے تحت گواہ پر جرح کرنے کی اجازت دی جائے۔ مختصر بحث کے بعد عدالت نے پر درخواست قبول کر لی۔ پرویکیپیڈنگ انپیکٹر کی جرح کے جواب میں گواہ نے کہا۔

میں نے یہ ملا صہد تقریر کے تین روز بعد مرتب کیا تھا۔ مجھے وزیر غلط نجاح درسکندر جیات، کا ایک خط دکھایا گیا تھا، جس میں مجھے پرویکیپیڈنگ انپیکٹر کے مکان پر حاضر ہونے کی ہدایت کی گئی تھی، میں نے اس کی تحمیل کی اس خط میں تحریر تھا کہ جلسہ ختم ہونے کے بعد جس قدر جلد ممکن ہو توم پرویکیپیڈنگ کے مکان پر پہنچو، لیکن اس خط میں وہاں پہنچنے کی تاریخ معین نہیں کی گئی تھی۔ یہ خط طالب کیا ہوا تھا اور مجھے اصل خط دکھایا گیا تھا۔ میں نے اپنی واقفیت کے لیے اس خط کا تزیید کر لیا تھا۔ استخاثہ کے دو گواہ جنہوں نے تقریر کے اس ملا صہد پر مستخط کیے تھے، میرے ساتھ پرویکیپیڈنگ انپیکٹر کے مکان پر نہیں گئے تھے۔ خط میں یہ بھی لکھا ہوا تھا کہ تقریر کا ملا صہد پرویکیپیڈنگ انپیکٹر کے مشورے پر مرتب کرنا چاہیے۔

یہ خط ۲۸ جون ۱۹۷۹ء کا لکھا ہوا تھا۔ اس پر نمبری، آر، پی، بی، میں

(C.R. P.B. 78. L) تھا۔ یہ خط ۷۸ء جوں کو ہی گجرات پہنچا تھا۔ خط میں یہ ہدایت بھی درج تھی کہ اس خط کو خفیہ تصویر کرنا چاہیے۔ اس بناء پر میں نے کسی دوسرے پولیس افسر کو اس بات کی احلاع نہیں دی کہ میں نے تقریر کا خلاصہ پروگریوٹنگ اسپکٹر کے مشورے سے مرتب کیا ہے۔ کیونکہ مجھ سے وعدہ کیا گیا تھا کہ مجھے ترقی دی جائے گی، اور مجھے کام کی حمدگی کی سالانہ مندوہی کئی تھی، اس لیے میں نے تقریر کے خلاصہ کو منظہ کرنے پر کوئی اعتراض نہیں کیا۔ اس سلسلے میں مجھے نقد انعام بھی دیا گیا تھا، لیکن مجھے یہ بات یاد نہیں کہ انعام کی صحیح رقم کیا تھی؟

شہادت کے وراء ان دیوان چین لال نے چند کاغذات لاحصار ام کو دیے جنہیں گواہ نے عدالت میں پیش کیا۔ ان کاغذات میں گواہ نے اپنے اس نظریہ کی وضاحت کی تھی، جس کی بناء پر اب وہ پولیس کی ملازمت سے مستغنی ہو چکا تھا۔ اس استحقاق کو عدالت نے پروگریوٹنگ اسپکٹر کے کائن پر ایکزیبت بنی اڈبلیو پی کر لیا۔ جو حسب ذیل ہے۔

جناب عالی!

میں اڑھائی سال سے محکمہ پولیس میں کام کر رہا ہوں۔ میری ڈیوٹی پولیس پروٹوکول کی ہے۔ میں کئی دفعہ اپنے ضمیر کے خلاف کام کرتا رہا ہوں اور محسن اس لیے کرا فرمان بالا کی ہدایت پر عمل کرتے ہوتے ان کو خوش رکھوں۔ مگر انہوں کار مجھے اپنے ضمیر نے بیدار کیا اور میں اپنے ضمیر کا نون نہ کر سکا جس کا ثبوت یہ ہے کہ میں آج عدالت میں بالکل دُست، اصل اور قددتی چیز پیش کر رہا ہوں۔ چنانچہ سید عطا اللہ شاہ بخاری کے مقدمے کے اصل حالات حسب ذیل ہیں ۔۔۔

”آنیں سل سرکندر حیات وزیر اعظم پنجاب کی طرف سے چند ایک مراسلات

اُن کے "پی۔ اے" کی معرفت پر پڑھنے کے پویں گجرات کو پہنچے، جن میں سے بعض حکموں پر میری تعییل کرائی گئی۔

سب سے پہلی چھپی مورخہ ۱۹۰۷ء نمبری آر۔ پی جس میں سید عطاء اللہ بخاری کی نگرانی کے لیے تحریر تھا، جس میں مظہر بی، ایس ابرا پر پڑھنے کے پویں گجرات کو لکھا گیا تھا کہ سید عطا اللہ شاہ بخاری سکنے ناگزیر یاں ضلع گجرات جب تمہاری حدود میں پہنچے، تو اس کی تمام حکمات و سکنات کی نگرانی کی جائے۔ اور ایک اچھے ہوشیار پورٹر کی ڈیوٹی اس کے ساتھ لگادی جائے، اور مختار ہو کر اس کی نگرانی کرے اور نگرانی کرنے کا نام دغیرہ اس چھپی میں درج کیا جائے۔ اس چھپی کی تعییل میں مجھے سید عطا اللہ بخاری کی نگرانی کے لیے مقرر کیا گیا اور بذریعہ چھپی نمبر ۱ سے ۱۹۰۷ء مورخہ ۱۳۲۶ھ پر پڑھنے کے صاحب کی طرف سے مندرجہ ذیل جواب وزیر اعظم کے "پی۔ اے" کی معرفت بھجا گیا۔

خاب عالی! تعییل حکم حضور والاشائح ہو گئی ہے۔ اور ایک اچھا ہوشیار پورٹر ان کی نگرانی کے لیے منتخب کیا گیا ہے، اس کا نام لعازم ہے۔ اور پڑھا لکھا کا نیشیل ہے۔ انگریزی خوانہ ہے۔

اس کے بعد مندرجہ ذیل چھپی "پی۔ اے" سر سکندر جیات کی طرف سے ۱۹۳۹ء کو پر پڑھنے کے پویں گجرات کے نام آئی۔ اس چھپی کا نمبر ۸۶۳۷۶ C.R.P. تھا۔ آپ کو تحریر کیا جاتا ہے کہ ہمیں خفید طور پر اطلاع ملی ہے کہ سید عطا اللہ شاہ بخاری تمہارے ضلع گجرات میں یونیورسٹی وزارت کے خلاف پروپیگانڈے کے لیے جا رہا ہے۔ آپ ایک ہوشیار باختیار پورٹر کو حکم دیں کرده اس کی تقریروں کے نوٹ لکھ کر آپ کے سامنے پیش کرے اور ممکن ہو تو بہت کشادہ لفظ لکھے جاویں۔ اس حکم کو نہایت

خیز حکم تصویر کیا جاتے، اور بعد کرنے تھیں پورٹر ہمارے پاس بیچ دیا جائے۔  
فردوسی ہے۔"

اس حصی کے جواب میں مورخ ۱۹۷۹ کو حصی ۱۰۴-B کے ذریعے پر ٹینڈنٹ  
بجراں نے سرکند رحیمات خان کوان کے پنی۔ اسے کی معرفت اس معنوں  
کی حصی کسی۔

"بجاوب حکم نے ۵۱۱-B عرض کی گئی ہے کہ لدھارام پورٹر کی ڈیونی  
لگائی گئی ہے اور اس کو خاص ہدایت کی گئی ہے کہ وہ عطا اللہ شاہ بخاری کی  
تقریروں کے نوٹ یعنی وقت کشادہ طور پر لکھے، اور ہمارے روپریش کے  
اور پیر غازی میں ایک جلسہ ہوتے والا ہے، جس میں کام سے خاص ہدایت  
کی گئی ہے کہ وہ کھلے طور پر نوٹ کرے جو کہ ڈاری میں علیحدہ ارسال ہوگی۔"

اس حصی کے بعد موضع پیر غازی وغیرہ میں جلسے ہوتے جس میں شاہ حباب  
نے بالکل مذہبی تقریریں کیں۔ میں نے ان کو کشادہ لکھتا موزوں نسبھا اکیونہ  
ان میں کمی بیشی کر کے مقدمہ چلانے کی گنجائش رکھی۔ اس پر ٹینڈنٹ صاحب  
نے میری طلبی کی۔ میں نے جواب میں کہ تقریریں بالکل مذہبی تھیں ان کو  
کشادہ لکھنا بے سود تھا۔

اس کے بعد سرکند رحیمات کے پرنسپل اسٹٹٹ نے ۱۹۷۸- جون  
۱۹۷۹ کو حصی نمبر C.R.P. B. 7806 کے ذریعے پر ٹینڈنٹ صاحب بجراں کو لکھا۔

"ڈاری خیزہ از موضع پیر غازی اور مدینہ بنج پچی ہے، پونکداں میں نہیں  
لیکچر تحریر ہے، جس میں اتنی گنجائش معلوم نہیں ہوتی، المذا آئندہ ڈاری کوئی  
بھی ہو، جس میں پولیسیکل اٹھارہواں میں تقریر کو اس طرح پر بعد یعنی کے  
لیے بحکم پر دیکھوٹنگ اسپکٹر بنایا جاتے کہ وہ تقریر زیر و فخر ۱۷ تحریرات ہندیا

کسی قتل کی تبلیغ کے جرم میں بخلہ ۱۱۲۳ کا مرکب ہو سکے، اور یہ بھی خیال کھا  
جائے کہ ساتھ ۱۱۲۳ بھی قائم رہے اور گواہان خاص طور پر مختبر اڑاچھے پولیس  
کے اڑاوے ہوں اس حکم کو نہایت خفیہ لصوص کیا جائے ۱۱۲۴

اس حکم کی وصولی کے بعد موخر ۱۱۲۴ء کو شاہ صاحب نے الہ مولے  
صلح گجرات میں تقریر کرنے کے لیے آنحضرت۔ چنانچہ حسب سابق مجھے ملپورٹ  
لینے کے لیے تعین کیا گیا۔ شاہ صاحب نے تاریخ مقرر پر لاہور میں تقریر  
کی اور میں نے اس تقریر کے شارٹ ہنڈ نوٹ لیے اور ان میں کچھ کشادہ  
جگہ موجب پذیرت افسران بالارکھی اور تقریر کے لوگوں کے لیے نوٹ کے بغیر یہ  
گجرات والیں آیا اور پرو سیکیونڈ، اس پکڑنے کشادہ جگہ کو ناکافی خیال کیا  
اور مجھے کہا کہ میں اس تقریر کو لوگوں ہنڈ میں لکھ دوں۔ میں نے تعیین حکم  
”پی، آئی“ صاحب کی۔ اور ”پی، آئی“ صاحب نے لوگوں کے لیے نوٹ کی عبارت  
میں اپنے حسب منتشر تبدیلیاں اور اضافے کیے۔ اس کے بعد چونکہ ۱۱۲۵ء  
تاریخ والی کاپی کی تحریر تبدیل میں اور اضافوں کے باعث مشکوک ہو گئی تھی  
اور اسے عدالت میں پیش نہیں کیا جا سکتا تھا، اس لیے ”پی، آئی“ صاحب  
نے حکم دیا کہ نئی کاپی پر تبدیل شدہ عبارت، اشارٹ ہنڈ اور لوگوں کے لیے  
میں تحریر کی جائے۔

نئی کاپی موخر ۱۱۲۵ء کو صاحب پرمنڈ نوٹ بہادر پولیس کے شینوں  
سے حاصل کی گئی، اور اس پر تمام جمارات شارٹ ہنڈ اور لوگوں کے لیے نوٹ  
کرنے کے بعد ۱۱۲۶ء والی اصل کاپی کو حکم ”پی، آئی“ صاحب نذر آتش  
کر دیا۔ اور اس نئی کاپی کی بنادر پر مقتولے کی منظوری حاصل کی گئی، اور یہ تعداد  
چلا یا جا رہا ہے۔ اصلی ڈائری اور موجودہ ڈائری (جملی) کے چند ایک

اختلافات میں یہاں نوٹ کرنا ہوں، جن سے معلوم ہو سکے گا کہ کس طرح حکماں بالا کے احکام کی تاجائز تعمیل کی گئی ہے۔  
موجودہ ڈائری میں جو کچھ تحریر کیا گیا ہے۔

- ۱۔ سادھیاں بیٹیاں دے نکاح تے سادھے نکاح دے فیصلے شیطان فرنگی کردا اے، تے سادھی شریعت دا کوئی خیال تے لحاظ نہیں کردا۔
- ۲۔ یہاں سے ایمان فرنگیوں اور مکندر کی متصبا نہ چال ہے۔
- ۳۔ میں یہاں ہوں کر یہ فرنگی، خدا ان کو خارت کرے کیوں نہیں جاتے؟
- ۴۔ میں قسم کی کہتا ہوں کہ زیادہ نہیں اصرت جتنے آدمی یہاں موجود ہیں، میرے ساتھ ہو جائیں۔ میں اس حکومت کا تختہ پلٹ دوں، ان کے پر پچھے اڑا کر رکھ دوں اور ان ڈشٹوں کو سبھ میں جا کر ایسا دھکا دوں کہ نظر نہ آئیں۔ مجھے اس وقت بھی اگر تم سارا حوصلہ ہو اور تیر و کمان و تیخ بکفت ہو کر ان فرنگیوں کے خون کی نہریں بہاؤں، ان کے خون سے سندر لال کر دوں۔ ان کے خون سے زمین بیرپ، کر دوں، جس طرح یہ نہیں نے جیہیں کی فوج کو تیر تیخ کیا تھا، اسی طرح ان شیطانوں کو کاٹ دو، حوصلے سے کام لو اور ان سے ایمان کافروں کو نکال دو۔

تعلف شدہ ڈائری میں جو کچھ تحریر تھا۔

- ۱۔ سادھے نکاح تے سادھی بیٹیاں دے نکاح دے فیصلے غیر مسلم کرن، سادھی شریعت دا کوئی خیال تے لحاظ نہ ہو وے۔
- ۲۔ نہیں، بلکہ یہ مکندر اور یونیورسٹی پارٹی کی مریانی اور چال ہے۔
- ۳۔ میں یہاں ہوں کہ باوجود سردار دھناسرگ کی مسجد نہوا نے پر بھی سکھ صاحبان کے دل سے کدو رت اور بر اخیال کیوں نہیں جاتا، اور یہ اتفاق

کیوں نہیں کرتے۔

۴۔ یہ الفاظ صرف پی آئی صاحب نے بحکم سر سکندر جیات خال مندرجہ اپنی طرف سے لکھوائے اب تو بالکل جھوٹ پیس اور ایک بے گناہ ہستی کو گناہ عظیم کا موجب بناتے ہیں۔ یہ الفاظ قطعاً مقرر نے اپنی تقریر میں استعمال نہیں کیے۔

اس طرح مقدمہ تیار کرنے کے بعد اور ۱۵۳۷ء تحریرات ہند کا مودیا کرنے اور ساتھ ہی ۱۵۳۸ء کا خیال رکھنے کے بعد پرنسپل نظر پولیس گجرات نے سر سکندر جیات کو ان کے "پی" اے کی معرفت اپنی چھٹی نمبر ۱۰۶-۱۵۹ میں اپنی کارکردگی اور تعییل ارشاد کی حسب ذیل اطلاع دی۔  
”خاب عالی!

مورخ ۱۵۹۷ء کو عطا اللہ نے لا رہ موہی میں تقریر کی، جس کے متعلق رپورٹر کو خاص طور پر ہدایت کی گئی تھی۔ مطابق ہدایت پی آئی صاحب کے پاس ڈائری کو بھیجا گیا، اور اس میں گنجائش تھی ہونے کی وجہ سے ڈائری اور مرتب کی گئی۔ جس میں قانونی اغراض کو مدنظر رکھتے ہوئے کمی بیشی کی گئی اور ایسے الفاظ ایجاد کیے گئے جن پر فوراً ۱۵۹۸ء تحریرات ہند عائد ہوتی ہے اور بعد شہادت استخانہ ۱۵۹۹ء تحریرات ہند مجی قائم ہو سکتا ہے۔ ۱۵۹۹ء تحریرات ہند کے لیے صرف الفاظ تبلیغ قتل اقوام انگریز اور سپاک میں کافی استعمال لکھا گیا ہے۔ لہذا بموجب حکم تعییل ہو کر رپورٹ عرض ہے۔“

وزیر اعظم سے لے کر نچلے افسروں تک کی تمام کارروائی کا حال مذکور و بالا خط و کتابت اور جعلی ڈائری نویس سے ظاہر ہوتا ہے۔ اس پر مزید کسی تقید

کی مزورت نہیں ہے اور وہی کوئی مُتصف مزاج انسان اس بارے میں کسی تنقید کا محتاج ہو گا۔

اب میرے سامنے کئی روز سے یہ سوال درپیش ہے کہ آیا میں اس طرز عمل کو قبول کرنا جاؤں جو کہ اب تک جاری ہے اور جس کے ذریعے دنیاوی طور پر فائدہ اور ترقی کی امید ہے، اور اس جعلی ڈائری کی ترتیب میں جو خدمت مجھ سے لی گئی ہے، اس کے صلے میں  $\frac{9}{9}$  کو چھٹیں روپے نقداً العام اور ایک عدد سڑیفکیبیٹ حاصل کرنے کے بعد مزید ترقی اور حامِ اکرام کے لائق میں جیسا کہ مجھ سے وعدہ کیا گیا ہے۔ میں ضمیر فروشی کرنا جاؤں یا دوسروں کے خون سے ہاتھ زگین کرنے سے بازنہ آؤں خواہ میں نیا ہی زر قمال کی کمی ہی کیوں نہ ہو۔ میرے دل نے بیج کشمکش اور شب و روز کے غور و فکر کے بعد یہ فیصلہ کیا ہے کہ میں بڑے بڑے افران کا آلان کار بن کر اپنے ضمیر کا خون نہ کروں اور جس محکمہ میں اس قسم کی یہی میانی اور ضمیر فروشی کے بغیر ترقی کا راستہ نہیں مل سکتا، اس کو خیر باد کتنا ہوا اپنے گناہوں سے توبہ کروں اور اپنے آپ کو خدا کے ہمدرد سے پرچھوڑوں۔ اندر میں حالات میں ملازمت سے مستغفی ہوتا ہوں۔<sup>۲</sup>

### لہدارام لفظ خود

مندرجہ بالا بیان کے بعد گواہ پر مفصل بروح کی گئی اور یہ کہ اس نے نوٹ بک کس طرح حاصل کی تھی۔ اس سلسلے میں لہدارام نے بیان ہے میں کہا:-

”میں نے ۲۹ نومبر ۱۹۴۰ء کو مقدمہ کی پہلی سماحت کے موافق پر حب شاہ صاحب حسپ کو دیکھا تو میرے دل میں خیال پیدا ہوا کہ میں ایک بیگناہ شخص کو مصیبیت میں پہنچا رہا ہوں، مجھے خدا کے سامنے اس فعل

کا جواب دینا ہوگا۔ چنانچہ میں نے یہ تبیہ کر لیا کہ اگر کسی وجہ سے آج میری شہادت نہ ہو سکی تو میں اس راز کو جو ابھی تک میرے سلیتے میں محفوظ ہے طشت از بام کر دوں گا، لیکن اگر آج میں شہادت سے نہ بچ سکا، تو گوئی دیشے کے بعد خود کشی کروں گا۔ میں ۲۸ دسمبر ۱۹۳۹ء کو رخصت پر چلا گیا تھا۔ اور آج اس مقدمے کی سمااعت کے موقع پر حاضر ہوں۔ میں آج ہی لاہور سے کرانے کی ایک موڑ کار میں یہاں پہنچا ہوں۔ میں تھا ایسا ہوں۔ میں نے دوائے تین پانی فی سیل کے حساب سے کراپیدا کیا ہے۔ میں ڈرائیور کا نام نہیں جانتا۔ لیکن وہ جیل کے دروازے کے باہر موجود ہے میں گذشتہ اڑ ہائی سال سے غمگہ پولیس میں ملازم ہوں۔

مجھے چند خفیہ خطوط بھی دکھائے گئے۔ اگر عدالت مجھے اس بات کا لیقین دلاتے کہ ان خطوط کے مضمون کو منظر عام پر لانے کی پاداش میں مجھ پر مقدمہ نہیں چلایا جائے گا، تو میں ان کو منظر عام پر لانے کے لیے تیار ہوں۔“

گواہ نے سیان جاری رکھتے ہوئے کہا:-

”میں اس سے پہلے اپنے صمیر کو ذبح کرتا رہا ہوں، لیکن آئندہ اس کے لیے تیار نہیں ہوں۔“

اس کے بعد گواہ نے اس بات کو تفصیل کے ساتھ پیان کیا کہ میں کس طرح اس مقدمہ میں شہادت دینے سے گزر کرتا رہا۔ نیز پر دیکیوٹنگ انسپکٹر کا منشار بھی یہ تھا کہ میں شہادت نہ دوں۔ کیونکہ انہیں کسی طرح میرے ارادے کا پتہ چل گیا تھا۔ گواہ نے کہا:-

”میں ۲۸ دسمبر ۱۹۳۹ء کو پر دیکیوٹنگ انسپکٹر کے مکان پر گیا۔ جاں

مجھ سے کہا گیا کہ تمہیں تارکے ذریعے چھپتی لینی چاہیے۔  
شاہ صاحبؒ کے دکیل کی جرح کے جواب میں گواہ نے کہا:-

”میں ایک یا ڈیڑھ سال سے پولیس پورٹر کی حیثیت سے کام کر رہا ہو۔  
مختصر نویسی کی کتابیں پولیس کے دفتر میں رہتی ہیں، جب ایک کتاب  
نختم ہو جاتی ہے تو اسے پولیس کے دفتر بھج کر دوسرا منگوالي جاتی ہے۔  
مجھے حکم دیا گیا تھا کہ شاہ صاحب کی تقریر کے خلاصہ کو پرسکیونگ انپیکٹر  
کے پاس لے جاؤ۔ مجھے وزیر اعظم کے حکم میں یہ ہدایت کی گئی تھی کہ  
شاہ صاحب کی تقریر کا خلاصہ لکھتے ہوئے الفاظ کے درمیان خالی چھپوٹا  
چلا جاؤ۔ یہ خط جس میں مذکورہ بالا ہدایت درج تھی۔ وزیر اعظم کے پرسنل  
اسٹنٹ کی جانب سے تھا۔ ایسے تمام خطوط چوپولیس پر بنڈٹ کے  
دفتر میں موصول ہوتے ہیں، ایک رہبڑی میں درج کر لیے جاتے ہیں۔ یہ  
رہبڑی صیغہ راز میں ہوتا ہے اور کسی ایسے شخص کو جس سے اس امر کا کوئی تعلق  
نہ ہو میں دکھایا جاتا۔ میں ان خطوط کا خلاصہ اس لیے اپنے پاس لکھتا رہا  
کہ اس میں میرے نیے ہدایات درج تھیں۔“

اس متوحہ پر گواہ نے خطوط سے متعلق اپنی یاداشتیں پیش کیں، اور اپنے بیان

کو مزید جاری رکھتے ہوئے کہا:-

”وہ نوٹ یا کس جس میں شاہ صاحب کی تقریر کا صحیح خلاصہ درج تھا  
۔۔۔ دس بج کو پرسکیونگ انپیکٹر اپنے رہکان پر جلا دی تھی۔ جہاں تک  
مجھے یاد ہے، اس شاہ صاحب نے اپنی تقریر میں کوئی ایسی بات نہیں کی  
تھی، جس کی نسبو پران کے خلاف ۱۱۶ اور ۱۲۱ قانون ضابطہ قویداری کے  
تحت مقدمہ چلا یا جا سکے۔“

بیان کے آخری حصے میں گواہ نے کہا۔

« لاہور سے گجرات آتے ہوئے آج راستہ میں مجھے یہ بات معلوم ہوئی کہ میری گرفتاری کے لیے جملہ یا گجرات سے وارنٹ جاری ہو سکے ہیں۔ جب میں ڈریکٹ جیل کے احاطہ میں دیوان چین لال سے ملا، تو ان سے امداد کی درخواست کی، اور حادثت کے کمرہ میں داخل ہوتے ہوئے چند کاغذ اور ایک خط انہیں دے دیا۔

یہ میرا استحقاق تھا، جب میں ڈریکٹ جیل کی عدالت کے کمرہ میں داخل ہو رہا تھا، تو دیوان چین لال نے عدالت کے سامنے استحقاقی اور دوسرے خلوط مجھے واپس کر دیے۔

میں محترم کے ساتھ ساتھ مجب جیل تک آیا ہوں۔ کیونکہ میں حفاظت کا منصبی ہوں۔ عدالت کے کمرہ میں داخل ہونے سے پہلے میں نے دیوان چین لال صاحب سے کہا تھا کہ وہ عدالت سے درخواست کریں کہ وہ مجھے بطور گواہ پیش ہرنے کے لیے اپنی حفاظت میں لے لیں۔

۴۷۸ - دسمبر ۱۹۳۹ء کو پراسکیوٹنگ انپکٹر نے مجھ سے دوسری ڈائری تیار کرنے کے لیے کہا تھا کہ اس مسودہ کے جس پر جزوی پیشی، آئی تکھے ہوئے ہیں، صفحہ ۲۴ پر جن لوگوں کے دستخط موجود ہیں، وہ ان کی موجودگی میں دوبارہ دستخط کر لاسکیں۔

۸۔ جنوری ۱۹۴۰ء کو اپنی طازہ مت پرواپس آ رہا تھا کہ پراسکیوٹنگ انپکٹر مجھے وزیر آباد ریلوے شیشن پر ملے۔ مجھے یاد نہیں کہ اس وقت میرے ساتھ کوئی تھایا نہیں۔ بند راناران میرا غزیز ہے اور لاہور کے قیام کے دوران میں اسی کے پاس ٹھرا تھا۔

اس شہادت کے بعد مقدمہ ۴۳۔ جنوری پر ملتوی ہو گیا۔

شہادت کے بعد جب لدھارام عدالت سے باہر آیا تو سمجھی آئندہ رام اسٹنٹ سب اسپکٹر پولیس نے ان سے ایک نوٹس کی تعمیل کرائی، جس میں تحریر تھا کہ چھپی سرنخ ہو جانے کے بعد کیونکہ تم پر وقت اپنے فرائض کی ادائیگی کیلئے حاضر نہیں ہوئے، اس لیے تمہیں محظل کیا جاتا ہے۔

لدھارام: "میں مستحق ہو چکا ہوں"

اس طرح مقدمہ کے حالات و اتفاقات نے ایک نئی شکل اختیار کر لی۔ دوسرا صبح کے اخبارات نے جلی سرنخوں کے ساتھ اس مقدمہ کو شائع کیا، تو لا رائیڈ آرڈر کے تحفظ کے لیے سرکاری قانون اپنی حفاظت میں لیس پوکر سامنے آگیا ۱۶۔ فروری ۱۹۴۷ء کو

ایلوو کریٹ جزل مٹر سیم نے ہائیکورٹ میں درخواست دی کہ

"اس مقدمہ کو ہائی کورٹ میں منتقل کر دیا جائے۔ کیونکہ لدھارام گواہ استغاثہ نے وزیر اعظم پنجاب کو جولا رائیڈ آرڈر کے مالک ہیں اس مقدمہ میں پہنچنے کی کوشش کی ہے۔ لہذا کسی ماتحت عدالت پر اس معاملہ کا

فيصلہ نہیں چھوڑا جاسکتا"

چنانچہ جس ایکمپ نے درخواست کی ساعت کے بعد یہ مقدمہ ہائیکورٹ میں منتقل کر دیا۔

ماتحت عدالت سے فارغ ہو کر لدھارام گواہ کو یقین تھا کہ پولیس انہیں گرفتار کر لے گی، لیکن ہمیرث ریجیٹ کے دکیل دیوان چن لال ایلوو کریٹ نے لدھارام کو اپنی تحفیل میں لے لیا اور اس سے گفتگو کرتے ہوئے اپنی کارکے قریب لے آئے کہ اتنے میں ڈھی۔ آئی جگہ پولیس نے کہا تیرے پس لدھارام کے دفتر ۱۹۴۷ء کے وارث ہیں انہیں گرفتار کرنا چاہتا ہوں؟

دیوان چین لال نے کہا: آپ انہیں گرفتار نہیں کر سکتے، کیونکہ وہ اب ملازمت سے مستحق ہو چکے ہیں۔

پولیس آفیسر کو گمان ہوا کہ ممکن ہے کوئی قانونی شق ایسی ہو کہ میں انہیں گرفتار نہیں کر سکتا، ابھی وہ اسی ادھیر بن میں تھے کہ دیوان چین لال جلدی سے لدھارام کو اپنی کار میں بٹھا کر اُوے پولیس کے ہاتھوں کے طور پر اڑ گئے، لیکن اب ہو جی کیا سکتا تھا؟

**لدھارام کی تلاش** پنجاب پولیس نے اپنے مجرم کی تلاش میں مجالس احوار کے ذفات، سیاسی کارکنوں کے مکان اور دیگر پولیسیکل پارٹیوں کے مٹھکانوں پر مسلسل چھاپے مارے اگر کہ امدادیوں کے سوا انہیں کچھ ہاتھ نہ زیا۔ آخر لدھارام کہاں فائیب ہو گیا؟ اپنے تمام وسائل کے باوجود پنجاب پولیس اس سے بے نظر ہی۔

**ہاتھی کورٹ میں** ان دنوں لاہور ہائی کورٹ کے چیف جسٹس سر مطہر ڈیگلس نیگ اور پنجاب کے وزیر اعظم سر سکندر جیات کے درمیان تعلقات خوشگوار نہیں تھے۔ احوال ہنادی نے اس سے استفادہ کرنے کے لیے وہی کے مشهور چار ٹراؤڈ کاؤٹٹ مسٹر آئر کی محاذ چیف جسٹس سے ملاقات کی راہ نکالی، ایزسر ڈیگلس نیگ نے بھی کسی محض میں اس ارادے کا انہمار کیا کہ: ..

«اگر آپ مجھے مطمئن کر دیں کہ سر سکندر جیات نے میدعطا والد شاہ بخاری کے خلاف ذاتی ریٹن کی بناء پر دپرده سازش کر کے مقدمہ چلا یا ہے تو میں مید صاحب کے ساتھ پورا پورا انصاف کروں گا!»

خدا پرچم مولانا جمیل الرحمن لدھیانوی اور اکابر بعد القوی لقمان کی معیت میں صبح پانچ بجے ڈیکسی کار کے ذریعے جسے ایک سکھ ڈرائیور کر رہا تھا، سر ڈیگلس نیگ کی کوئی کیمپنی دعاوے پر منحصر ہے۔ سر ڈیگلس نیگ پہلے سے منتظر تھے۔ وہ مولانا کو اپنے خاص کمرہ میں احترام سے لے گئے۔ اکابر بعد القوی لقمان کے توسط سے مولانا اور مسٹر نیگ کے درمیان گفتگو ہوتی۔

مولانا نے سر سکندر رحیات کے پرنسپل اسٹٹنٹ کے خطوط کی تصاویر دکھائیں۔  
گوئی ملاقات طبی عمتاز اور مخفی طریق سے ممکنی، لیکن سی آئی ڈی کو پہلے جیل ہی گیا کہ  
امواز رہنہاؤں اور بینگات کے درمیان ملاقات ہوئی ہے۔ آخر امارج ۲۰۰۴ء کو لاہور ہائی کورٹ  
کے چیف جیس مسٹر ڈگلس نیک اور راستے بہادر جیس رام لال پر مشتمل ڈویژنل بنچ کے بعد  
زیر و فخر ۱۱۱۵۳ ملک مظہم کی رعایا کے درمیان منافرت پھیلانے اور  
۱۱۱۵۴ میں تحریرات ہند قتل کی انگیخت وغیرہ ازامات کے تحت مقدمہ پیش ہوا۔ اس موقع  
پر امیر شریعت کو لاہور سنٹرل جیل سے پولیس کی خاصی تعداد کے حراست میں بیرون سُتھکڑی کے  
ہائی کورٹ میں پیش کیا گیا۔

ہائیورٹ میں پیش کیا گیا۔  
اس موقع پر سینکڑوں کی تعداد میں لوگ عدالت کے صحن میں جمع تھے۔ عدالت کے پاہرا درہ بانی کو رٹ کے صحن میں پولیس کا کھڑا پہنچا۔

بہرداری و رئیس ایس پی ایس، کراچی  
سرکاری طرف سے مولانا ناصر علی احمد سینا ایڈو و کیٹ جزل  
عدلت میں موجود تھے۔ جبکہ امیر شریعت کی طرف سے میاں عبد العزیز، دیوان حبیں لال، مولانا علی  
کابا پیر سلطان، مولانا ناظر علی اظہر ایڈو و کیٹ اور مولانا عبد القیوم وکیل  
لائل پور پروگار تھے۔

اس مقدمہ میں استغاثہ کی طرف سے ۱۱۔ ۱۲ راتری کی کارروائی کے دوران چھ سو کاری گواہان نے حالت میں بیان دیے۔ آخری اور ۱۳میں گواہان دھارا مختا، جس کے لیے مقدمہ یکم اپریل پر ملنٹوں کی روایا گیا۔

لہٰھارام پانچ فٹ چھانیے تھے، سفید رنگ کے ساتھ دو ہر اور گھٹیلا جسم، خوبصورت نقش نگار یہ تھا پویس سالہ نوجوان مسلم لہٰھارام، والد کا نام امیر چنڈ نارنگ، اور ہر یہ سلح  
سرگودہ کے چکے میں پیدا ہوئے، اور منائن دھرم ہائی سکول گجرات سے میٹک کرنے  
کے بعد لاہور ڈیکھنے سے۔ وہی کالج سے ایفت۔ اسے تک تعلیم حاصل کی۔ گجرات پوس میں

بلور ہید کا سٹیبل بھرتی ہوتے۔ اپر کے افسروں میں اس تدریجی حاصل کیا کہ ضلع کی ہر سیاسی ضرورت کے لیے انہیں استھان کیا جاتا رہا۔

۱۱۔ جنوری ۱۹۴۰ء کو جب وہ پہلی پر امیر شریعت کے مقدمہ میں چیف پورٹر کی حیثیت سے عدالت میں پیش ہوتے اور عدالت نے انہیں مخفف گواہ قرار دے دیا تو دیوان چن لال اور بیان عبدالعزیز انہیں لا ہو رہے آئے۔ وہ قریباً ایک ہفتہ مولانا منتظر علی ظہر کے مکان واقع ریلوے روڈ میں روپوش رہنے کے بعد کیلاش پور دسمارن پور سے قیل بور کھریخان ہر دوار کے قریب جگل میں چھپے رہے۔

عدالت میں ایکورٹ میں امتحارہ دنالت کے بعد یکم اپریل کو مقدمہ کی کارروائی از مر نو شروع ہوئی۔ اس روڈ لدھارام کی شادت بختی۔ عدالت کے ویسح صحن میں ہزاروں انسانوں کا اجتماع تھا۔ عدالت میں داخلے کے لیے پاس جاری کیے گئے تھے۔ مگر ہجوم کی زیادتی کے باعث پاس بند کرنے پڑے۔ کمرہ عدالت سے باہر اور اندر پولیس کا اہم انتظام تھا۔ ٹھیک نوچ کر پتالیس منٹ پر امیر شریعت کو پولیس کی معیت میں کار پر عدالت میں لا یا گیا تو ہجوم اس قدر بے قابو ہوا کہ پولیس کو اس پرتاب پانما مشکل ہو گیا۔ مقدمہ کی کارروائی ٹھیک دس بجے شروع ہوئی۔

ایڈوکیٹ جنرل مطہیم نے عدالت سے کہا۔

«سابقہ پیشی کے بعد لدھارام کے نام میں جاری کیے گئے تھے، لیکن سمنوں کی تعییں ہو سکی۔ بہتر کو شش کے بعد بھی پتہ نہیں چل سکا کہ لدھارام کہا ہے۔ اس پر میاں عبدالعزیز ایڈوکیٹ نے عدالت سے کہا۔

«میں عدالت سے درخواست کرنا چاہتا ہوں اب مجھے معلوم ہوا ہے کہ لدھارام لا ہو رہی میں ہے۔ اور میرے ایک دوست نے کہا ہے کہ لدھارام کو احاطہ عدالت میں دیکھا گیا ہے۔»

میاں حیدر الحزیر کی درخواست پر لدھارام کی تلاش کے لیے عدالت کی کارروائی نصت  
گھنٹہ ملتوبی کر دی گئی۔  
دس بجکر پہنچیں منٹ پر بھروسے زنگ کی ایک کار عدالت کے عین سامنے آکر رکی،  
جس پر لدھارام سوار تھا۔ پولیس کی خواہش تھی کہ لدھارام کو عدالت میں داخل ہونے سے پشتہ  
کرنے کر دیا جائے، لیکن اخواز رضا کار چاہتے تھے کہ لدھارام ایک دفعہ عدالت میں چلا جائے  
اس کشمکش میں کچھ وقت صرف ہوا، آخر کام میاںی اخواز کارکنوں کو ہوئی۔ اور لدھارام عدالت میں  
داخل ہو گیا۔

عدالت کی دوبارہ کارروائی دس بجکر پہنچیں منٹ پر شروع ہوئی اور لدھارام کا

بیان ہوا۔

چیف جسٹس مٹرپیگ کے سوال وجواب کے بعد ایڈ و کیٹ بڑل مٹرسیم نے عدالت  
سے گواہ پر جرح کرنے کی اجازت چاہی، جس کے جواب میں لدھارام نے حسب ذیل بیان دیا۔  
لدھارام کا بیان | کا کوت، چوڑی دار پاجامہ اور گلابی زنگ کی تمیص پہنچی ہوئی  
محقی۔ پاؤں میں سیند کیتوں کے بوٹ تھے اور چھوٹی چھوٹی سوچھیں رکھی ہوئی تھیں ایک  
ہاتھ کی گلائی پر گھرمی بندھی ہوئی تھی۔ جب وہ کمرہ عدالت میں داخل ہوا تو بہت سے  
نمرے بلند ہوتے۔ اس لیے چیف جسٹس کو کہتا پڑا کہ اگر ذرا بھی سور ہوا تو کمرہ عدالت فریط ہو  
سے خالی کر دیا جائے گا۔ لدھارام ولاد میر خپڑہ نازنگ نے شہادت دیتے ہوئے کہا کہ میری  
عمر قریباً چوبیں سال ہے۔ میں پہلے ملازم تھا اور اب مستغفی ہو چکا ہوں میں نگریزی  
چاہتا ہوں، لیکن بول نہیں سکتا۔

مٹرسیم۔ جب ۶۰ جون کو سید عطا اللہ شاہ سخاری نے لاہور مولیٰ میں تقریر کی تھی اکیا اپ  
وہاں موجود تھے؟

لہجہ حرام :- پولیس روپورٹ کی حیثیت سے ۔

س : شاہ صاحب نے جو تقریر کی اکیا آپ نے اس کے نوٹ یہے ۔  
ح : جی ہاں ! میں نے نوٹ یہے ۔

س : لانگ ہینڈ میں نوٹ یہے یا شارٹ ہینڈ میں ؟  
ح : ورنیکل شارٹ ہینڈ میں ۔

س : کیا تم نے تمام تقریر کے نوٹ یہے تھے ؟  
ح : جو کچھ میں لکھ سکتا تھا لکھا ۔

س : کیا تم تمام تقریر لکھ سکتے تھے یا اس کا زیادہ حصہ ؟

ح : میں اس کے متعلق کچھ نہیں کہہ سکتا میں نے جو کچھ سمجھا وہ لکھا ۔

س : جو کچھ آپ نے لکھا کیا یہ وہی تھا جو شاہ صاحب نے کہا تھا ؟

ح : (کچھ دیر خاموش رہ کر) جب تک آپ اس سوال کو صاف نہ کریں، میں کچھ نہیں کہتا ۔

س : میرا مطلب یہ ہے کہ شاہ صاحب نے جو کچھ لکھا کیا وہی آپ نے لکھا تھا ۔

ح : جو کچھ میں نے سمجھا کہ شاہ صاحب نے کہا ہے وہی میں نے لکھا ۔

س : جب آپ نے یہ نوٹ لکھ لیے تو کیا آپ نے کسی سے دستخط کرایے تھے ؟

ح : جی ہاں ! میں نے خلام حسین، رولوو سنگھ (میسر انعام ذرا سوچکر) مقبول حسین شاہ اور فیروز خاں کا نشیبل کے دستخط کرایے تھے ۔

س : کیا اس کے بعد ان شارٹ ہینڈ نوٹوں کے آپ نے اسی وقت لانگ ہینڈ نوٹ بنائے ۔

ح : اسی وقت بنیں ۔

س : تو کب آپ نے لانگ ہینڈ نوٹ تیار کیے ؟

ح : گجرات میں پراسکیونگ اسپکٹر کے گھر اکر لانگ ہینڈ نوٹ کئے، اور اسے

دے دیلے۔

من : کس تاریخ کو کہے؟

ج : جس دن تقریر کے شارت ہینڈ نوٹ لیتے تھے اس رات اور دن کے بعد میں نے

۲۸ جون کو لارڈ موبی میں نوٹ لیتے تھے، رات بھر میں رہا، ۴۹، کو بھی دیں ہا۔ ۳۰ جون

کو پرائیکیوٹنگ کے پیش کیے۔

س : چیف جسٹس، کس جگہ پیش کیے؟

ج : پرائیکیوٹنگ انپکٹر کے مکان پر تقریر پا دوپر کے بعد۔

س : یہ لانگ ہینڈ نوٹ ٹلیجہ کسی کاغذ پر لیتے یا اسی نوٹ کب میں جس میں شارت ہینڈ نوٹ لیتے تھے؟

ج : ٹلیجہ کاغذ پر لکھ کر اسے پرائیکیوٹنگ انپکٹر کو دیا۔

س : کیا وہ ترجمہ جو آپ نے شارت ہینڈ نوٹ سے لانگ ہینڈ نوٹ میں کیا درست تھا؟

ج : شارت ہینڈ نوٹوں کے مطابق لانگ ہینڈ نوٹ بالکل درست تھے۔

س : جس نوٹ مکاب میں آپ نے شارت ہینڈ نوٹ لیتے یا اس میں کوئی خالی صفحہ بھی لکھا؟

ج : میں دونوں طرف نوٹ لکھتا گیا۔

س : کیا آپ عام طریقے پر اسی طرح شارت ہینڈ نوٹ لیتے تھے؟

ج : عام طور پر دونوں طرف نہیں لکھا جاتا۔ کسی جگہ درمیان میں خالی صفحے چھوڑ دیتے

جاتے ہیں کسی جگہ نہیں۔

س : آپ کتنے حصے سے پرائیکیوٹنگ کر رہے ہیں؟

مرٹ جسٹس رام لال : آپ یہ سوال کس لیتے دریافت کر رہے ہیں؟

مرٹر سیمیم : اس لیتے کہ اپنے پہلے سوال کا مٹھیا جواب حاصل کر دیں۔ دیکھ کر آپ

نے پھر سوال دہرا دیا۔

لہ سارام بیں قریباً ایک سال سے پورٹنگ کر رہا ہوں۔

مدرسیم، کیا تم نے اس سے پہلے بھی کسی جسے میں نوٹ لیے؟  
ج: بھی نہیں! میں نے کئی جسموں میں نوٹ لیے۔

س: جب آپ دوسروں کے نوٹ لیتے تھے تو صفحے کے ایک طرف لکھتے تھے یا دونوں طرف؟

ج: اگر اچھا اور ایسا مقرر ہوتا، جو عام طور پر مشور ہوتا اور یہ خیال ہوتا کہ وہ ایسی تقریر کرے گا جو قابل اعتراض ہوگی، تو جگہ چھوڑ دیتے۔

چیف جیس: مدرسیم، آپ سادہ اور مختصر سوال کیوں نہیں کرتے؟ جس سے سلا جو بُل جائے۔

مدرسیم: میرا مطلب یہ ہے کہ جب آپ دسری تقریروں کے محلے میں کہیں جگہ چھوڑ دیتے تھے تو اس کا کوئی خاص سبب ہوتا تھا؟

ج: بھی نہیں! شارت ہندڑ نوٹوں کے ساتھ کئی دفعہ لانگ ہندڑ نوٹوں کے لیے علیحدہ کاغذ چھوڑ دیا جاتا، تاکہ جب مقدمہ پیش ہو تو یادداشت ہو سکے۔

چیف جیس، تم جو شارت ہندڑ نوٹ ایک صفحے پر لیتے تھے کیا اس کے لانگ ہندڑ نوٹ اس جگہ پر جو خالی چھوڑ دی جاتی تھی آجاتے تھے؟

ج: سارے نہیں آجاتے تھے، بلکہ ہم ضروری حصے لکھ لیتے تھے تاکہ انہیں یاد رکھ سکیں۔

مدرسیم: آپ نے کہا ہے کہ کئی حالتوں میں آپ خالی صفحے چھوڑ دیتے تھا اس کا کیا سبب تھا؟

ج: جب ہمیں پتہ لگ جاتا تھا کہ گورنمنٹ نے مقدمہ چلانے کی اجازت دے دی ہے اب جگہ چھوڑ دیتے تھے۔

مدرسیم : میرا سوال یہ ہے کہ جن تقریروں کے نوٹ لیتے وقت آپ نے خالی صفحوں میں چھوڑا، اس کا سبب کیا ہے ؟

ج : جن حالتوں میں تقریریں قابل اعتراض ہوتی ہیں، ان میں ہی خالی جگہ چھوڑی جاتی ہے۔

س : جگہ چھوڑنے کا فیصلہ آپ تقریر کے نوٹ لیتے وقت کرتے تھے یا بعد میں ؟  
ج : تقریر کے دوران ہی میں جب اس نتیجے پر منصبیں۔

چیف جیس : اب سوال یہ ہے کہ جب آپ لالہ موئی میں پہنچے تو کیا آپ کا خیال تھا کہ شاہ صاحب قابل اعتراض تقریر کریں گے ؟

لکھارام : مجھے کچھ پتہ نہیں تھا کہ شاہ صاحب قابل اعتراض تقریر کریں گے یا نہیں۔  
مدرسیم : دایک نوٹ کا بوجوکرہ عدالت میں موجود مخفی گواہ کو دھاکر، اس کتاب کے ۱۶ سے ۳۲ صفحات تک جو شارت ہینڈ نوٹ درج ہیں وہ کیا تمہارے لئے ہوتے ہیں ؟

لکھارام : یہ بھی میرے لکھے ہوتے ہیں۔

س : جو کچھ آپ نے لانگ ہینڈ میں لکھا کیا وہ اس شارت ہینڈ کا ترجمہ ہے ؟  
ج : جی ہاں ! اس کتاب میں جو شارت ہینڈ نوٹ ہیں، ان کے مطابق لانگ ہینڈ نوٹ درست ہیں۔

س : کیا آپ نے سارے کے سارے شارت ہینڈ نوٹوں کا ترجمہ لانگ ہینڈ نوٹ میں کیا تھا۔

چیف جیس : یہ سوال پوچھنے کی کیا ضرورت ہے ؟

مدرسیم : یہ دیکھنے کے لیے کہ یہ ترجمہ صحیح ہے یا غلط اس مرحلے پر چھوڑ دیا جائے یہی سوال دریافت کیا)

لدهارا م جی ہاں اجو کچھ میں نے شارت ہینڈ میں لکھا ہے اس کا ترجمہ سارے کام سارا لانگ ہینڈ  
نوٹوں میں کیا۔

مطرسلیم: کیا یہ دبی شارت ہینڈ نوٹ ہیں اجو آپ نے ۲۸ جون کو ملزم کی تقریر کے لیے تھے؟  
لدهارا م: یہ دبی نوٹ ہیں جو میں نے جلسے میں لیے تھے۔

**جورح کی اجازت** | اس مرحلے پر مطرسلیم نے درخواست کی کہ مجھے گواہ پر جرح کرنے کی  
اجازت دی جائے، کیونکہ گواہ منحرف ہو گیا ہے۔ بیان عدالہ عزیز نے

اعراض کیا کہ اس مرحلے پر کوئی وجہ نہیں کہ گواہ کو منحرف قرار دیا جاتے۔ کیونکہ ریاست نہیں ہوا  
کہ دبی جوڑ بول رہا ہے۔ ہر سوتا ہے وہ تج بول رہا ہے۔ فاضل جہان نے فیصلہ کیا کہ  
ایڈو و کیٹ بزرل کو جرح کرنے کا حق ہے۔ بیان عدالہ عزیز سے انہوں نے کہا کہ کسی گواہ کے  
منحرف ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ وہ جوڑ بول رہا ہے، ایک سچے گواہ کو بھی منحرف قرار دیا  
جائسکتا ہے۔ اس کا مطلب تو صرف یہ ہے کہ اس نے استغاثہ کی مرضی کے مطابق بیان  
نہیں دیا، نواہ استغاثہ جوڑا ہے یا سچا۔ مطرسلیم نے گواہ پر جرح شروع کی۔

س: یہ شارت ہینڈ نوٹ آپ نے کہاں سے لیے؟ اجو آپ کہتے ہیں کہ اصلی نوٹ نہیں

ہیں؟

ج: میں نے لالہ موسیٰ سے والپی پر گجرات میں پر اسکیوٹنگ اسپکٹر کے مکان پر یہ شارت ہینڈ  
نوٹ لکھے جو مجھے دکھائے گئے ہیں۔ ۲۰ جون کو جب میں نے یہ نوٹ لکھے تو  
پر اسکیوٹنگ اسپکٹر کے مکان پر ایک اور آدمی راجہ خاں نائب محترم لالہ موسیٰ پولنیس  
اٹیشن بھی موجود تھا۔

س: آپ نے ان نوٹوں کو کہیں سے نقل کیا ایسی نے لکھا گئے تھے؟

ج: پر اسکیوٹنگ اسپکٹر صاحب جو مجھے لکھاتے رہے ہیں، اسی کو شارت ہینڈ میں لکھتا  
گیا۔ میں پہلے لانگ ہینڈ ترجمہ پر اسکیوٹنگ اسپکٹر کے پاس پہنچا چکا تھا اسی کو دیکھ

کراس میں تبدیلیاں کر کے وہ مجھے لکھاتے رہے۔

س: کیا ان تبدیلیوں کے متعلق پر اسیکیوٹنگ انپکٹر نے اپنے پاس نوٹ لکھ کر رکھے ہے تھے یا وہ زبانی تبدیلیاں کرتے جاتے تھے؟

ج: اس وقت میرے لانگ ہینڈ نوٹس کے علاوہ اور بھی ایک کاغذ تھا، لیکن مجھے نہیں لکھایا گیا کہ اس کا فذر کیا کھا ہوا تھا۔ لیکن اتنا نظر آرہا تھا کہ اس پر کچھ لکھا ہوا ہے۔ دوسری طرف سے انگریزی کے ٹانپ شدہ حروف نظر آرہے تھے لکھاتے وقت وہ دوسرے کا فذر کی طرف بھی دیکھتے جاتے تھے۔ شارت ہینڈ کے بعد پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کے مکان پر لانگ ہینڈ بک کا ترجیح بھی لکھا گیا۔ لانگ ہینڈ ترجیح علیحدہ کا فذر پر بھی لکھا۔ اسی دن پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کے مکان پر نوٹ بک پر لانگ ہینڈ لکھنے کے بعد حلیخودہ کا فذر پر لانگ ہینڈ ترجیح کی نقل کی۔ دوسری دفعہ جب لانگ ہینڈ کی قفل کی گئی تو کاربن پیپر کے ذریعے دو کاپیاں بنائی گئیں۔ ایک اصل اور دو کاربن ولی کاپیاں دوسری نوٹ بک پر جو لجد میں تیار کی گئی۔ میرے سامنے گواہوں نے دستخط نہیں کیے اصل نوٹ بک جس میں جلسے کی تقریر کے نوٹ تھے، پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کے سامنے میز پر رکھی ہوئی تھی وہ شارت ہینڈ نوٹ اور لانگ ہینڈ ترجیح پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کے سامنے چھوڑ گیا تھا۔

**نوٹ بک جلا دی گئی** | اصلی شارت ہینڈ نوٹ بک میرے سامنے پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کے مکان پر جلا دی گئی اور اصلی نوٹوں کے لانگ ہینڈ نوٹوں کے ترجیح کو بھی میرے سامنے جلا دیا گیا، یہ پر اسیکیوٹنگ انپکٹر کا رہائشی مکان تھا۔ میٹنگ سے پہلے ہی مجھے ہدایت دی گئی تھی کہ پر غازی میں جس تقریر کے شارت ہینڈ نوٹ یعنی مقصود ہیں ان نوٹوں کے درمیان وقفے چھوڑ دینا۔ ہدایات کے ساتھ یہ بھی بتایا گیا کہ پہچاب کے وزیر اعظم کی ایک چھپی پرہنڈنٹ پولیس گجرات کو موصول ہوئی ہے جس میں انہوں نے

لکھا ہے کہ سید عطاء اللہ شاہ بخاری آپ کے علاقتے میں آ رہا ہے وہ یونیورسٹ پارٹ کے خلاف منافرت پھیلانے آ رہا ہے۔ اس کی تقریر اس طریقے پر لی جائے کہ دفعات ۴۷۔ ۱۱ اور ۱۵۳ کی نزد میں آ جائے۔ تقریر کے شارت ہینڈ نوٹ لینے پر ایسے شخص کو لکھا جائے جو تعلیم پافتہ ہو اور گواہ بھی ایسے ہوئے چاہیں جو پولیس کے زیراثر ہوں۔<sup>۶</sup>

ایک اور سوال کے جواب میں گواہ نے کہا کہ:

ایک چھپی ایسی تھی جس پر پر ٹنڈنڈ نوٹ پولیس اور پر اسیکیوٹنگ اسپکٹر نے میرے ستحٹ کرائے، وہ چھپی ہدایات سے متعلق تھی اور ستحٹ اس یہ کہائے تھے کہ میں بعد میں یہ نہ کہہ سکوں کہ ہدایات نہیں بلی تھیں۔ جس خط پر دنیا عظم کی ہدایات تھیں وہ مجھے نہیں دکھایا گیا تھا، سپلی و فحص مجھے ۲۸ جون سے دو تین ہفتے پہلے ہدایات دی گئی تھیں۔ ۲۸۔ جون کو جب میں تقریر کی روپورٹ کے لیے لا الہ موصی روانہ ہونے والا تھا تو مجھے پاس پہنچا دوں۔ جب دو یامیں ہفتے پہلے ہدایات دی گئیں اس وقت مجھے پر ٹنڈنڈ پولیس نے بلا یا تھا۔ پر اسیکیوٹنگ اسپکٹر اور پر ٹنڈنڈ نوٹ پولیس انگریزی میں بات کرتے تھے۔ بخوبی بہت انگریزی میری سمجھیں آتی تھی باقی نہیں آتی تھی۔ پھر پر اسیکیوٹنگ اسپکٹر نے اس۔ پی کی موجودگی میں ہدایات دیں کہ پیر غازی (لالہ موصی) میں میٹنگ ہونے والی ہے۔ وہاں سید عطاء اللہ شاہ بخاری تقریر کرنے والے ہیں۔ اس کی تقریر کے شارت ہینڈ نوٹ لیتے وقت خالی جگہیں چھوڑتے جانا۔

من، کیا اس وقت آپ کو بتایا گیا تھا کہ شارت ہینڈ نوٹوں میں جگہیں کیوں چھوڑنی ہیں۔ ج: اس وقت تک مجھے نہیں بتایا گیا تھا کہ جگہیں کیوں چھوڑنی ہیں۔ لیکن یہ بات توہر آدمی سمجھ سکتا ہے کہ جب پر ٹنڈنڈ نوٹ پولیس سمجھو چکے تھے تو مجھے ہدایات دی گئیں۔ پیر غازی جو جلسہ ہونے والا ہے اس کے نوٹوں میں خالی جگہ رکھی جائے۔

ایک سوال پر گواہ نے کہا کہ جگہ شارٹ ہینڈ ڈوٹوں میں چھوڑنی تھی۔

س: کیا یہ ہدایات دی گئی تھیں کہ جہاں آپ کا خیال ہو جگہ چھوڑ دوا یا کوئی خاص جگہ چھوڑنے کے لیے کہا گیا تھا۔

ج: کہیں ایک لائن کمیں دولائیں۔

س: میرا سوال یہ ہے، کیا یہ قطعی سولت دی گئی تھی کہ کس طرح جگہ خالی چھوڑی جائے؟  
ج: نہیں! خاص طریقے کی ہدایت نہیں دی گئی تھی۔

س: یہ ہدایات کس کی تقریروں کے متعلق تھیں؟  
ج: سید عطاء اللہ شاہ کی تقریر کے متعلق۔

س: تقریر کہاں کرنی تھی؟

ج: پر غازی میں۔

س: کیا آپ جانتے ہیں کہ آپ کو جگہ چھوڑنے کے متعلق کیوں ہدایت کی گئی تھی؟  
ج: مجھے پتہ نہیں۔

س: آپ کو پتہ نہیں تھا اور آپ نے کسی سے خیال بھی ظاہر نہیں کیا؟  
ج: نہیں۔

س: آپ قیاس بھی نہیں کر سکتے تھے؟

ج: قیاس تو ہر شخص کر سکتا ہے ایک محمولی سامان زخم بھی۔

**عدالت سے تحفظ کی درخواست** | س: کیا پہلا موقع تھا جب آپ نے اس طرح  
خالی جگہ چھوڑی؟

ج: اگر عدالت مجھے تحفظ دے تو میں اس سوال کا جواب دے سکتا ہوں۔

چیفت جیس: آپ کو تحفظ دیا جاتا ہے، لیکن اگر ہمیں خیال ہوا کہ آپ کا بواب غلط ہے تو  
مقدمہ چل سکتا ہے، اگر درست ہوا تو نہیں۔

لہجاءں : میری عرض یہ ہے کہ میں جن واقعات کے متعلق جواب دوں گا، اس میں مقدمہ حل کر سزا ہو سکتی ہے۔

مرٹر سیم، مائی لارڈ، میری درخواست ہے کہ یہ کارروائی میں لکھا جائے کہ گواہ کو مجبور کیا گیا کہ وہ اس سوال کا جواب دے۔ اس میں سب کچھ آجاتا ہے۔

میاں عبدالعزیز : لیکن اس صورت میں یہ بھی ہو سکتا ہے کہ گواہ جواب دینے سے انکار کر دے۔

چیف جیس، محض یہ سوال دریافت کیا جائے کہ کیا گواہ کو پہلے بھی یہ بڑا یات ملی تھی۔

مرٹر سیم نے یہی سوال کیا جس کے جواب میں گواہ نے کہا کہ مجھے اس سے پہلے بھی اسی طرح کی بڑا یات ملی تھیں۔

مرٹر سیم : آپ کو بڑا یات کب ملی تھیں؟

اس مرحلے پر وکیل صفائی میاں عبدالعزیز نے درخواست کی کہ اس سوال کے جواب میں گواہ کو تحقیق دیا جائے۔

چیف جیس، یہاں یہ سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، کیونکہ گواہ پہلے کہ چکا ہے کہ اسے پہلے بھی بڑا یات ملتی رہی ہیں۔

میاں عبدالعزیز : لیکن اس معاملہ میں گواہ کو ضرور تحقیق ملنا چاہیے۔

چیف جیس، صرف اس خاص سوال کے جواب میں تحقیق دیا جائے گا۔

مرٹر سیم، (گواہ سے) سید بخاری کے جلسے کے متعلق آپ کو بڑا یات دی گئی تھیں، کیا اس وقت بھی کوئی چھٹی آئی تھی؟

ج: چھپیاں تو کئی آتی رہتی ہیں۔

مرٹر جیس رام لال، کیا اس خاص جلسے کے متعلق کوئی چھٹی رکھائی تھی؟

لہجاءں : جی ہاں۔

مطرسلیم : اصلی چھٹی دکھائی گئی تھی یا اس کی نقل ؟

ج : اس کا ترجمہ، کیونکہ اس پر لکھا ہوا تھا یہ بہت خوبی ہے۔

ایک اور سوال کے جواب میں گواہ نے کہا۔ میں نے اصلی خط نہیں پڑھا بلکہ نقل جو پہر ٹنڈنٹ پولیس کا ریڈر اپنے رجسٹر میں درج کرتا ہے اور ہی چھٹی۔

مطرسلیم : رجسٹر میں بود رج تھا اس میں کیا لکھا تھا ؟

ج : مجھے یاد نہیں رہا جو کچھ مجھے یاد ہے وہ کہ چکا ہوں اور وہ یہ کہ جگہ خالی رکھی جائے اور تقریر کے نوٹوں کی ایک کاپی پر اسکی ٹونگ انپکٹر کو دی جائے۔

مطر جبش رام لال : کیا سارا رجسٹر پڑھا تھا یا محسن وہ نقل ؟

ج : ترجمہ جو کچھ تھا وہ پڑھا، اور اس خط کے نمبر بھی علیحدہ نوٹ کر لیے۔

ایک اور سوال کے جواب میں گواہ نے کہ کہ میں نے جو کچھ لکھا تھا وہ مستقیل میں اپنی رہنمائی کے لیے لکھا تھا۔ ایک اور سوال کے جواب میں کہا کہ میں نے یہ نقل ریڈر کے ذریعے پہر ٹنڈنٹ پولیس کی اجازت سے لی تھی یا اور میں اسی طرح اکثر نقل بیکرتا تھا۔

چھیت جبش : آپ نے جس تحریر کی نقل لی تھی وہ بہت سخت تھی یا زیادہ ؟

گواہ : کچھ خط تھے جن پر سخت تھی عبارت تھی۔

چھیت جبش : دس دس سطراں یا بیس بیس سطراں۔ تم نے کتنی دیر میں نقل کیں ؟

لہوارام : تین چار منٹ میں، میں نے پیر غازی کے جلسے کے متعلق بڑیات نقل کیں۔

چھیت جبش : کیا پہر ٹنڈنٹ پولیس اس وقت موجود تھے ؟

گواہ : وہ دوسرے کمرے میں بیٹھے تھے۔

مطرسلیم : مطلب یہ ہوا کہ چھیت اوقات نقل کرتے دشت پہر ٹنڈنٹ پولیس موجود ہوتے تھے اور چھیت اوقات نہیں۔

گواہ : کئی اوقات ریڈر کو پڑا یت کی جاتی تھی کہ دوسرے کمرے میں لے جائے۔

**چھپت جسٹس : یہ رجڑ بہت خفیدہ ہے ؟**  
**خفیدہ حیرت**  
**گواہ : جی ہاں۔**

چھپت جسٹس : اس کا مطلب یہ ہے کہ دوسرے لوگوں کو نہیں بتایا جاتا تھا ؟  
 گواہ : جس کے متعلق ہدایت ہوتی تھی اسے بتادیا جاتا تھا۔

چھپت جسٹس : سوال یہ ہے کہ ایک ستہ روپیہ ماہوار تنخواہ پانے والے کا نشیبل کو پرینڈنٹ پولیس وہی خفیدہ تحریریں کیونکر دکھا سکتے ہیں ؟

گواہ : میں چند اور باتیں بھی اس سلسلے میں بیان کرتا چاہتا ہوں، کیونکہ وہ کام میں نہ کرنا تھا۔  
 مٹھوں سیم، آپ نے کہا تھا کہ آپ نقل کرتے وقت نہ بھی نقل کر لیتے تھے۔ یہ کیوں ؟  
 گواہ : اس کے متعلق نقل کرتے وقت کوئی خیال نہیں ہوتا۔

س : جو نقل آپ کے پاس تھی اس کے متعلق آپ کو ہدایت تھی کہ اسے محفوظ رکھا جائے یا نہیں ؟

ج : اس کے متعلق کچھ نہیں کہا جاتا تھا۔

چھپت جسٹس : سوال یہ ہے کہ جب تم نقل کر لیتے تھے تو کیا یہ بتایا جاتا تھا کہ اسے جس طرح چاہو استعمال کرو، اسے اپنے پاس رکھو یا نہیں ؟

س : میاں عبد الحزیر، داٹھ کر، اس وقت گواہ ان کے اعتماد میں تھا۔

گواہ : جو کچھ میرے متعلق لکھا ہوتا تھا، اس کے متعلق ہدایت ہوتی تھی کہ اپنی یادداشت کے لیے نقل کرلو۔

س : جب آپ کو چھپتی دکھائی جاتی تھی یا ہدایت دی جاتی تھی، تو ہمیشہ اس کی نقل دی جاتی تھی ؟

ج : میں ہمیشہ نقل کرتا تھا۔ ایک اور سوال یہ گواہ نے کہا کہ میں نقل اپنے ساتھ لے جاتا تھا اور محفوظ رکھتا تھا۔

**لکڑی کا بکس** | مطریم: تو ہم فرض کرتے ہیں کہ کئی مقدمات کے متعلق بھی ہدایات کی تقلیں آپ کے پاس ہوں گی ہے۔

ج: جی ہاں! میرے پاس پوسیں اشیائیں گجرات میں ہیں، جنہیں میں اپنے رہائشی کوارٹر میں پہنچنے کے لئے صندوق میں چھوڑ آیا ہوں۔

چیف جیس: اسے تالا لگایا تھا؟

گواہ: تالا لگایا تھا، مگر وہ پہلے سے ہی خواب تھا۔ قریبًا تین چار ماہ پہلے سے۔

چیف جیس: کیا ان کا خذالت کو خفیہ رکھنے کے لیے بکس ملا تھا؟

گواہ: جی ہاں۔

گواہ نے ایک اور سوال کے جواب میں کہا کہ اس صندوق میں لکڑی کا ایک چھوٹا سا بکس تھا، جس میں وہ کا خذالت رکھے ہوتے تھے۔ اس میں تالا لگا ہوا تھا۔ اس کی چانی ابھی تک میرے پاس ہے۔

چیف جیس: لاڈ بھیں۔

لدھارام: نے اپنی جیسیں طبلے کے بعد کہا کہ "میں نے اپنی تمام چاپیاں اپنے ایک دوست خواجہ کو دی ہوتی ہیں اور ہمیں موجود تھے۔ اس کے بعد خواجہ کو (جس کا پہلا نام گواہ نہیں جانتا تھا) بلا گیا۔ اس نے چاپیاں گواہ کو دیں۔ گواہ نے چاپیاں چیف جیس کو دے دیں اور اس کی چانی بتانی۔ گواہ نے یہ بھی بتایا کہ خواجہ سے میری گذشتہ پندرہ بیس دن کی واقفیت ہے۔ مزید کہ جلال الدین میڈ کا نشیل کے پاس بھی اس کیس کی اسی طرح کی چانی ہے۔ اس کے بعد گواہ کو کچھ دستاویزات دکھائی گئیں۔ انہیں دیکھ کر گواہ نے ایک پیرا دیکھ کر کہا کہ یہ پیرا میں نے رجڑ سے نعل کیا تھا۔

مطریم: اس سے پہلے جو سی آر پی لکھا ہے، اس سے کیا مراد ہے؟

گواہ: مجھے معاذم میں۔

چیف جسٹش، شاید اس کا مطلب کافینیڈ نیشنل روپورٹ آٹ پولسیس ہے۔

**خنفیڈ جھوٹ** مطرسلیم: کسی پر سی ایل پی لکھا ہوتا ہے۔

چیف جسٹش، (از رہ مذاق)، کافینیڈ نیشنل لائز (جھوٹ) ہو سکتا ہے (قہقہہ)

اس مرحلے پر چیف جسٹش نے میان عبد العزیز سے کہا کہ "کہ آپ اپنی جرح میں اس بات کو ضرور معاف کیجئے کہ اس قدر خطرناک اور کافینیڈ نیشنل پڑا یات کو ایک سڑہ روپے کے کاشٹبل کو نقل کر کے ساتھ لے جائے کی اجازت کس طرح دی گئی۔ بہیں اس کا لفظ

نہیں ہوتا۔"

میان عبد العزیز: نے کہا، "مائی لارڈ! میں اس بات کا خیال رکھوں گا؟"

گواہ نے مطرسلیم کی مزید جرح کے جواب میں کہا کہ:

"۲۸۔ جون کو میں ہدایت حاصل کر کے پیر غازی والی تقریر کے نوٹ یہ نہیں گیا تھا۔ ہدایات مجھے پر اسکیوٹنگ انسپکٹر نے گجرات میں دی تھیں۔ اس پی اپنے کرو میں ہو گا۔ لیکن اس وقت ہم دونوں کے موافق کوئی وہاں موجود نہ تھا۔ اس وقت مجھے یہی ہدایات دی گئی تھیں کہ تقریر کے نوٹ یہ نہیں ہے۔ پر اسکیوٹنگ انسپکٹر کے پاس واپس آتا۔ اس کے علاوہ اس دن مزید ہدایات نہیں دی گئی تھیں۔ لیکن مجھے یہ معلوم تھا کہ تقریر FABRICATED ہو گی۔ کیونکہ ایسی باتیں تو قیافہ سے ہی معلوم ہوتی ہیں۔ اس سے پہلے مجھے کہا جا چکا تھا کہ جنگ خالی چھوڑوں یا نہ چھوڑوں۔ مجھے شخص یہ ہدایت تھی کہ جس وقت نوٹ لے آؤں فوراً پر اسکیوٹنگ افسر کے محلان پر پہنچ جاؤں۔"

مطرسلیم: اس کا یہ مطلب ہے کہ آپ کو یہ ہدایت نہیں کی گئی تھی جس سے یہ معلوم ہو کہ اس میں بناوٹ کی جائے گی؟

ج: مجھے پہلے ہی پتہ تھا کہ اس میں بناوٹ کی جائے گی۔

میں کیا آپ کو شبہ تھا یا بتایا گیا تھا؟

ج: الیسی باتیں ہمیشہ ہوتی رہتی ہیں، مجھے بتایا نہیں گیا تھا۔

میں کیا اس تقریر کے متعلق خاص پڑائیت کی گئی تھی؟

ج: مجھے فون پر بلاکر پڑائیت کی گئی تھی کہ لانگ ہینڈ نوٹ نہ کرنا۔

میں کیا یہ بتایا گیا تھا کہ کوئی خالی جگہ نہ چھوڑنا؟

ج: مجھے نہیں بتایا گیا تھا۔

میں جس نوٹ بک میں آپ نے نوٹ یہی وہ گجرات سے لی تھی؟ — جب آپ

لالہ موسیٰ گئے تھے کیا آپ کو تھاکر نوٹ بک جلانی جائے گی؟

میں کیا آپ کو یہ پڑائیت دی گئیں کہ فوراً آجائیں؟

ج: مجھے یہ پڑائیت تھی کہ جتنی جلدی فارنچ ہو جاؤ والپس آجائنا۔

میں کب فارنچ ہو گئے تھے؟

ج: اور مجھی کی تقریر میں تھیں۔ شہزادہ آزاد نے مجھی تقریر کی تھی اس یہی دوسرے دن شام

کو فارنچ ہوا۔

میں ۲۸ جون کی شام کو آپ نے کس وقت تقریر کے نوٹ یہی؟

ج: مجھے یاد نہیں۔ ایک اور سوال کے جواب میں کہا کہ غالباً دونوں شرودیں میں دس گیارہ میل کا فاصلہ ہے۔

میں کیا جس رات نوٹ یہی تھے اس رات سوئے بھی تھے؟

ج: جی ہاں میں تھا نہ لالہ موسیٰ میں سویا تھا۔ وہاں اور سپاہی بھی تھے، جنہوں نے مجھے کہا

تھا کہ شاید کل جلسہ ہو اس یہی تھے لالہ موسیٰ ہی میں شہر ناچا ہیے داس مرحلے پر کروں

(لئے کے لیے ملتوی ہو گئی)

لئے کے بعد کارروائی مژروح ہوئی تو مطر سلیم نے برج جاری رکھتے ہوئے لہ عارم پر چلا۔

س : ۲۸۔ جوں کے جلسے میں جس میں عطا اللہ شاہ بخاری نے تقریر کی، کیا آپ نے کسی دوسری تقریر کے نوٹ لیے؟

گواہ : جی ہاں! میں نے سید عطا اللہ شاہ بخاری کی تقریر کے علاوہ ایک دوسرے اصحاب کی تقریروں کے نوٹ لیے جن کے نام مجھے یاد نہیں۔

س : جب آپ نے نوٹ لیے اس وقت دن کچھ باقی تھا؟  
ج : نہیں، جلسہ رات نوبجے کے بعد شروع ہوا۔

س : کیا ان تقریروں کے نوٹ اسی نوٹ بک میں لیے تھے؟  
ج : جی ہاں۔

س : کیا آپ نے دوسرے دن یعنی ۲۹۔ جوں کو کسی اور تقریر کے نوٹ لیے تھے؟  
ج : نہیں۔

مرٹر جیس ارم لال : کیا اس دن لارڈ موی میں کوئی جلس تھا؟  
ج : ایک جلسہ تھا مگر اسے ملتوی کر دیا گیا تھا۔

مرٹر سلیم : آپ لارڈ موی سے گجرات کب گئے؟  
ج : ۲۹۔ جوں کی شام یا ۳۰۔ جوں کی صبح، لیکن مجھے ٹھیک کیا و نہیں۔ کیونکہ اس واقعے کو آٹھ نوماہ کا عرصہ ہو چکا ہے۔

س : آپ نے پہلے کہا تھا کہ آپ کو پہلی ہوئی تحقیک تقریریں نوٹ کرنے کے بعد فوراً پہنچو، تو کیا آپ کو یاد نہیں کر ۲۹۔ جوں کی شام کو گئے یا ۳۰۔ جوں کی صبح کو؟

گواہ : مجھے یاد نہیں۔ لیکن یہ یاد ہے کہ ۳۰۔ جوں کو پرائیکیوٹنگ انپکٹر کے پاس گیا تھا۔

مرٹر سلیم : اگر آپ ۲۹۔ جوں رات کو گجرات جاتے تو کہاں رہتے؟  
ج : گجرات جاتا تو تھانے میں روپرٹ دے کر وہیں رہتا۔

س : پرائیکیوٹنگ انپکٹر کے پاس کس وقت گئے؟

ج : دوپھر کے بارہ بجے کے بعد مجھے شیک یاد نہیں۔ غالباً تین اور چار بجے کے دریان  
گیا ہوں گا۔

س : جب آپ پراسکیوٹنگ اسپکٹر سے ملے تو کیا نوٹ بک جس میں آپ نے ان  
تقریروں کے نوٹ بیسے تھے، وہ اپنے ساتھ لے گئے تھے اور اسے پراسکیوٹنگ  
اسپکٹر کے حوالے کر دیا تھا؟

ج : جیسا ہاں!

م : جب آپ نے نوٹ بک حوالے کی تو کیا شارٹ ہینڈ نوٹ پڑھ کر منے تھے  
یا لانگ ہینڈ میں لکھ کر؟

ج : میں نے لانگ ہینڈ نوٹ بنائے اور اس کے بعد انہیں اسپکٹر کو پیش کر دیا۔

م : کیا ان کی موجودگی میں لانگ ہینڈ نوٹ تیار کیے؟

ج : جیسا ہاں اپراسکیوٹنگ اسپکٹر کی موجودگی میں تیار کیے۔

س : جب آپ نے لانگ ہینڈ نوٹ بنائے تو کیا آپ کی موجودگی میں انہوں نے پڑھا؟

ج : جیسا ہاں۔

س : کیا انہوں نے پڑھنے کے بعد کہا کہ یہ تسلیخی نہیں ہے یا ہے؟

ج : انہوں نے کہا کہ جو کچھ میں یوں، اس کے نئے مرے سے شارٹ ہینڈ نوٹ لکھو۔

ایک اور سوال کے جواب میں گواہ نے کہا کہ پراسکیوٹنگ اسپکٹر نے میرے لانگ ہینڈ  
نوٹ دو تین مرتبہ پڑھے اور اس کے بعد لکھانا شروع کیا۔

س : آپ نے جو نوٹ لکھے ان میں کتنا عرصہ لگا؟

ج : تقریباً چھ سات گھنٹے۔ ایک اور سوال کے جواب میں کہا کہ شارٹ ہینڈ نوٹ لکھوں  
اور لانگ ہینڈ نوٹ بنانے کے لیے پہلے شارٹ ہینڈ نوٹ بک جلا تی کئی تدوسری  
تقریروں کے متلقی کیا ہوا؟ گواہ نے کہا کہ اگر کوئی رٹ مجھے تحفظ دے تو میں جواب

دے سکتا ہوں۔ کیونکہ ان کے ملے ہیں فدالت فیصلہ دے چکی ہے۔

سیاں عبد الحزیرہ: دوسرے مقدمے میں جو ختمزادہ آزاد کے خلاف ہوا، گواہ پر برج ہونی ہے اس لیے گواہ کی درخواست ہے کہ اگر وہ اس کے متعلق بیان جو بھی بیان دے گا وہ اس کے خلاف استھان نہیں کیا جائے گا۔ اس پر گواہ نے کہا کہ جو شادت میں نے جملہ میں شتمزادہ آزاد کے خلاف وہی بھتی وہ پر ایک یونیٹ افسر کے کہنے پر دی بھتی۔

مطہر سلیم: سوال یہ نہیں۔ سوال یہ ہے کہ دوسری تقریروں کے نوٹوں کے متعلق کیا کیا گیا؟

گواہ: ان پر دستخط بھی تھے۔

چھیت جھٹس: سوال یہ ہے کہ اس نوٹ بک میں دوسری تقریروں کے نوٹ بھی تھے۔

جب اس نوٹ بک کو جلا دیا گیا تو ان تقریروں کے نوٹوں کا کیا بنا؟

گواہ: انہیں بھی دوبارہ لیا گیا، اسی لیے تو سات گھنٹے صرف ہوئے تھے۔

مطہر سلیم: جب آپ سید صاحب کی تقریر کے نوٹوں کا ذکر کر رہے تھے تو دوسری تقریروں کا ذکر کیوں نہیں کیا؟

گواہ: اسی لیے کہ میں پر ڈیکٹیشن لینے کے بعد ہی کر دیں گا۔

س: جو جو تقریروں ہر تینیں کیا ان سب کو دوبارہ نوٹ بک میں لیا گیا تھا؟

گواہ: جیسا ہاں۔

س: جب آپ نے ان تقریروں کو دوبارہ کر لیا تو کیا انہیں اصل کے مطابق بیا یا ان میں بھی تبدلی کرانی گئی؟

گواہ: اگر مجھے لیتھن دلایا جائے کہ اس بیان پر میرے خلاف مقدمہ نہیں چلے گا تو میں بتا سکتا ہوں۔

سیاں عبد الحزیرہ: یہ حفاظت تو پہلے دی جا چکی ہے۔

گواہ، کچھ لفظاً سید عطاء اللہ شاہ کی تقریر کے نکال کر شہزادہ آزاد کی تقریروں میں ڈال دیے گئے تھے۔

چیف جیس ہتا کہ شہزادہ آزاد کو منزرا ہو جاتے۔ تو کیوں یہ لفظ ان کی تقریر میں ڈالے گئے ہے؟ گواہ، اس لیے کہ اگر ساری تقریر کو بنایا جاتا تو یہ خیال ہوتا کہ بناؤٹی ہے۔ شہزادہ آزاد کی تقریر میں یہ الفاظ کہ ٹو انوں نے پیزاروں روپوں کے کتنے خریدے ہے نکال کر سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی تقریر کے نوٹوں میں ڈال دیے گئے۔ ایک اور سوال کے جواب میں کہا، کہ اس ڈائرسی میں جو جعلی بنائی گئی، اگر سارے قابل اعتراض انفاظ ڈا جاتے تو معلوم ہوتا کہ ساری جعلی ہے، اس لیے وزارت کے متعلق بھی کچھ حصہ ملا دیا گیا۔ کیونکہ خط میں لکھا ہوا تھا کہ سید عطاء اللہ شاہ یونیسٹ پارٹی کے خلاف پروپیگنڈا کر رہا ہے۔

مدرسیم، آپ کا یہ خیال ہے کہ ایک تقریر کے چند حصے دوسری تقریر میں ڈالے گئے تاکہ معلوم نہ ہو کہ ساری تقریر جعلی ہے۔

گواہ، جعلی نظر نہ آتے اور دوسرے یہ کارکردگی دکھانے کے لیے کہیں یونیسٹ وزارت کا اتنا ہمدرد دہوں۔

چیف جیس، وہ الفاظ جو شہزادہ آزاد کی تقریر سے نکال کر سید عطاء اللہ شاہ کی تقریر میں ڈالے گئے وہ قابل اعتراض تھے یا نہیں؟

گواہ، ہو سکتا ہے۔

چیف جیس، جو الفاظ سید صاحب کی تقریر سے نکال کر آزاد کی تقریر میں ڈالے گئے وہ قابل اعتراض تھے یا نہیں؟

گواہ، ہوں گے، مجھے پتہ نہیں۔

چیف جیس، کیا آپ کے خیال میں دونوں نے قابل اعتراض تقریریں کی ختنیں؟

گواہ : نہیں

چیف جٹسٹ : ہو سکتا ہے تمام تقریریں قابل اعتراض نہ ہوں، چند الفاظ ہی قابل اعتراض ہوں؟  
گواہ : جہاں تک میرا خیال ہے نہیں۔

چیف جٹسٹ : اگر نہیں تو ایک تقریر کے الفاظ دوسرے کی تقریر کے الفاظ میں کیوں ڈالے گئے؟

گواہ : ایک آدھ لفظ ایک تقریر سے لیا جاتا تھا اور کچھ اپنے پاس سے ملایا جاتا تھا۔

مژہ بھیں رام لال، یعنی پورے جملے نہیں، بلکہ چند الفاظ ہی مانے جاتے تھے؟

گواہ : جی ہاں۔

مژہ سلیم : آپ نے کہا تھا یہ دستخط جو اس کے نیچے ہیں آپ کی موجودگی میں نہیں کیے گئے تو پھر کس نے کیے تھے؟

گواہ : یہاں لوگوں کے دستخط تھے جو میں نے بتائے ہیں یا پر اسکیوٹنگ اسپکٹر کے کئے پر مقابل حسین شاہ کو بلوایا گیا تھا، اس نے اپنے دستخط کیے اور دوسرے فیروز خاں کے نام پر اس نے خود دستخط کیے۔ مجھے یاد نہیں کہ میں نے کون سے دستخط کیے تھے، لیکن یہ یاد ہے کہ دونوں میں سے ایک میں نے کیے۔

مژہ سلیم : فیروز خاں کو کیوں نہیں بلا یا گیا؟

گواہ : وہ مل نہیں سکا تھا۔

س : مقابل حسین کب آیا؟

ج : جس دن یہ نوٹ تیار کیے گئے اس کے تین چار دن بعد گجرات سے آیا تھا۔

س : اس دوران میں یہ مبینہ جعلی ڈائری کس کے پاس رہی؟

ج : پر اسکیوٹنگ اسپکٹر کے پاس۔

مژہ بھیں رام لال : آپ کو کب واپس ملی؟

گواہ : دس پندرہ دن کے بعد۔

چیف جسٹس : جب آپ کو پہلی دفعہ جعلی دستاویز کے لیے کہا گی تو کیا آپ نے پروٹوٹ کیا؟  
گواہ : جی ہاں ! میں نے پروٹوٹ کیا تھا، لیکن میرے ساتھ ایک کانٹیل ٹھا، جس نے ایک  
دفعہ غلطی کی تھی تو اسے محظی کر دیا گیا تھا۔

**خودکشی کا ارادہ** | چیف جسٹس : کیا تم نے درخواست میں کہا تھا کہ میں جھوٹی شہادت  
وینائیں چاہتا ہمیں چاہتا ہے |

گواہ : اگر میں لکھتا تو نہ معلوم مجھے کیا دھکے کھانے پڑتے اور نہ معلوم پوں میں مجھ سے کیا سلوک  
کرتی — اس مرحلے پر مطہر سلیم نے ایک سوال دریافت کرنا چاہا، جس پر لدھارا م نے  
کہا کہ میری ایک اور درخواست بھی ہے، میں تھیہ کیے ہوئے تھا کہ شہادت دینے کے  
بعد خودکشی کروں گا۔ اس کے لیے میں نے مشکلیا خریدا۔ آپ بے شک اس دکان سے  
دریافت کر سکتے ہیں۔ میرے والدہ، میری والدہ اور گھر کے تمام آدمیوں کو اس کا علم ہے۔  
یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ میرے والدہ میں کیا تھا۔

مطہر سلیم : یہ تو معمولی بات تھی کہ جھوٹی شہادت نہ دو اور خودکشی نہ کرو۔

گواہ : جی ہاں، بات معمولی تھی۔ لیکن مجھے پتہ تھا کہ اگر وہاں آواز پہنچتا تو اس عدالت میں بھی  
جہاں میری آواز پہنچ رہی ہے پہنچ نہ سکتی۔

مطہر جسٹس رام لال : یہ پوٹیلیکل پیٹھ فارم نہیں۔ سوال یہ ہے کہ اگر تمہارا ضمیر بیدار تھا تو تم نے  
یہ فیصلہ کیوں نہیں کیا کہ سچ بولوں گا؟

گواہ : اس لیے تو میں اب سچ بولنے پر مجبور ہوا ہوں۔  
میاں عبدالعزیز : پوزیشن یہ ہے کہ اس وقت پروٹوٹ نہیں کیا، اکیوں کر پیٹھ کا فکر تھا۔  
ماستحکم عدالت میں مشکل تھا، اس لیے اب عدالت بالا میں اسے ہمت ہو گئی کہ

سچ بولے۔

مطہر سلیم : نے گواہ پر برج حصاری رکھتے ہوئے پوچھا۔ اس توٹ بک میں جو آپ کے

خیال میں جملی ہے کیا بھدیں اور تقریروں کے نوٹ بھی یہے تھے؟

گواہ : جی ہاں۔

مدرسیم : پہلے بھی اس میں نوٹ تھے،

گواہ : مجھے خیال نہیں۔

س : جب آپ کو یہ نوٹ بک دی گئی تو کیا آپ کو یہ خیال نہیں کہ ساتھ کچھ صفحے لکھے ہوئے تھے؟

ج : صفحے تھے جو پھاڑ دیے گئے اور یہ دیکھے جا سکتے ہیں۔

س : مطلب یہ کہ جب آپ کو یہ نوٹ بک دی گئی اس وقت اس میں شارٹ پینڈ کے نوٹ تھے؟

ج : جی ہاں کچھ لکھا تھا۔

س : یہ نوٹ آپ نے لکھے تھے یا کسی اور نے؟

ج : میرے ہی تھے۔

س : کب پھاڑے گئے، آپ کی موجودگی میں۔

ج : جی ہاں۔

س : پھاڑنے کے بعد جو صفحے بچے کیا وہ خالی تھے؟

ج : جی ہاں۔

س : جو صفحے خالی بچے، انہیں کیوں نہیں پھاڑا گیا؟

ج : ان میں تاریخوں کی روبدل تھی، ان کی تاریخیں بہت پہلے کی تھیں، اس کے بعد بھی کئی تقریروں کے نوٹ یہے جا چکے تھے، کئی نوٹ کیسی جل چکی تھیں۔

س : آپ نے سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے نوٹ اسی پر کیوں نہیں لیے، نئی کاپی کیوں لی؟

ج : نئی کاپی اس لیے لائی گئی تھی کہ جملی روپورٹ بنائی جاتے گی۔

میں : گویا یہ شبہ آپ کو سنا؟

جج : میرا بھی خیال تھا اور حام طور پر ایسا ہو ہی جاتا ہے۔

س : گویا شک ہونے پر آپ نے کہا تھا کہ ایسے ذکر و نئی کتاب لاؤ۔

جج : میں نے نہیں کہا تھا۔

س : گویا یہ خیال آپ نے دل میں رکھا؟

جج : نہیں۔

س : اس کا مطلب کیا ہوا؟

جج : خیال تھا کہ اس راز سے کیا ظاہر ہوتا ہے، اس لیے جو بھی کاپی آتے اسے لگا لیا جائے۔

س : گویا وہاں بہت سی کاپیاں پڑی ہوئی تھیں؟

جج : کورٹ انپکٹر کے پاس نہیں۔ انگلش ٹینونگز افر کے پاس ہوتی ہیں۔

س : مگر آپ کورٹ انپکٹر کے گھر گئے تھے وہاں کاپیاں پڑی ہوئی تھیں۔

جج : نہیں، وہاں دیرستگھ اٹینونگز افر کو بلا یا گیا کہ ایک نوٹ بک لاؤ۔

س : کیا اسے بتایا گیا تھا کہ کیوں نوٹ بک لاؤ؟

جج : نہیں۔

س : گویا وہ ایک نوٹ بک لے آیا؟

جج : تین چار نوٹ بکیں لے آیا۔

س : کیا وہ خالی تھیں؟

جج : کئی خالی تھیں، کئی نکھلی ہوئی۔

س : کیا کوئی ایسی تھی جو بالکل خالی تھی، اور جن میں نوٹ لکھ ہوئے نہیں تھے؟

جج : میں نے تین کاپیاں دیکھی تھیں۔ ایک کے متعلق پراسکیپوٹنگ انپکٹر نے کہا کہ یہ

موزوں ہے۔ میں نے دوسرا کو دیکھنے کی ضرورت محسوس نہیں کی۔  
 س : رنوٹ بک دکھا کر کہاں سے کاغذ پھاڑ لیئے گئے تھے؟  
 ج (دیکھ کر) شروع سے پھاڑ لیئے گئے تھے۔  
 س : یہ صفحہ کس نے پھاڑے تھے؟  
 ج : میں نے خود اس دن پھاڑے تھے۔  
 س : آپ کہتے ہیں کہ اس کتاب میں اور تقریروں کے نوٹ بھی ہیں وہ جملی ہیں یا اصلی؟  
 ج : ان میں جمل سازی نہیں کی گئی۔  
 س : آپ نے کہا تاکہ مبینہ جملی نوٹ بک جب آپ کے پاس پندرہ سو لکھ دن کے بعد آئی تو لانگ ہنڈ نوٹ لکھے تھے؟

ج : جی ہاں۔  
 س : جو علیحدہ کاغذ پر لانگ ہنڈ نوٹ لکھے تھے، وہ بھی آپ کے حوالے کر دیے گئے۔  
 ج : پہلے اسے پولیس اٹیشن کو بھیجا گیا اور مجھے کہا گیا تھا کہ لالہ موئی تھانے سے لے آؤ، مجھے پر ہنڈ نوٹ پولیس نے جاتے کا حکم دیا تھا۔  
 س : آپ کو وہ لانگ ہنڈ نوٹ کب ملے؟  
 ج : مجھے تاریخ یاد نہیں۔  
 س : آپ کے پاس کتنے عرصے تک رہے؟  
 ج : یہی دو تین دن۔  
 س : اس کے بعد آپ نے کس کو دیے؟  
 ج : جدا الحمید شینو گرافر تھانے گجرات کو۔  
 س : تاریخ یاد ہے؟  
 ج : نہیں

س : کیا اس دن عطا رائے شاہ بخاری کی پیشی تھی ؟

ج : نہیں

س : آپ نے یہ نوٹ عبدالحید کو دے دیے تو کیا پھر واپس لیئے ؟

ج : ہاں میں نے واپس بیٹھا اور نقل تیار کر کے اسی دن انہیں واپس دے دیا۔

س : تاریخ کیا تھی ؟

ج : فاٹلہ ۱۸۔ نومبر

س : آپ نے کس کے پاس انہیں دیکھا ؟

ج : پرانکیوٹنگ انپکٹر کے پاس انہوں نے مجھے چند صور کو خط کشیدہ کر کے دیا اور کہا کہ گواہوں کو یاد کراؤ۔

س : کیا وہ سے تم نے گواہوں کو پڑھ کر مناتے ؟

ج : جس گواہ کے متعلق بوجو حصہ مقرر تھا وہ اس کو لکھ دیا۔

س : کیا اس دن مقدمہ ملتوی ہو گیا تھا ؟

ج : جھی ہاں۔

س : کیا گواہوں نے کہا ہے کہ ہیں ۱۸۔ نومبر کو بیان بتایا گیا تھا اور آپ ۱۸۔ نومبر کو کہہ رہے ہیں ؟

ج : مجھے پختہ یاد نہیں۔ یہ تاریخ وہ تھی جب سید عطا رائے شاہ بخاری جمل میں آپکے تھے۔

س : تاریخ ملتوی ہونے کے بعد لاٹگ ہنسیڈ نوٹ کہاں گئے ؟

ج : میں نے ٹینو گرافر عبدالحید کو واپس کر دیئے۔

س : کیا پھر کبھی اس سے واپس لیئے ؟

ج : نہیں میں نے دوبارہ واپس نہیں لیئے۔

س : کسی سے بھی نہیں ؟

ج : نہیں۔

س : گویا اس کے بعد آج تک آپ نے کمھی ان لانگ بہنیز نوٹوں کو نہیں دیکھا؟

ج : جی ہاں دیکھا ہے۔

س : کب؟

ج : جب پر اسی طبق، ان پکڑنے کے انہیں دوبارہ بنانا ہے ؎ تاکہ برجھ، دستخط بنائے ہوتے ہیں انہیں ٹھیک کیا جائے، کیونکہ عطا اللہ شاہ بخاری جو کافی باشہ مولوی ہے، گواہ غلام حسین اور رول و سلگھ پر دباؤ نہ ڈال لے، اس لیے ان دونوں کے دستخط کر دیتے جائیں۔

س : تاریخ کیا تھی؟

ج : ۲۸- دسمبر تھی۔

س : کس طرح آپ کہتے ہیں کہ یہ ضرور ۲۸- دسمبر ہی تھی؟

ج : میرا خیال ہے کہ ۲۸- دسمبر ہی تھی۔

گرفتاری اور رہائی | اورٹ کا اجلاس سارے ہیں بچے ختم ہونا تھا، اس وقت تین بچ کر صفائی کو تیا کر لدھارم کی گرفتاری کے دو بلاضانت وارفٹ آئے ہیں، اب سوال یہ ہے کہ موجودہ مقدمے میں شہادت کے لیے سہیں لدھارم کی ضرورت ہے، استخانے کو بھی اور آپ کو بھی۔ یہ وارثت جن مقدمات کے سلسلے میں جاری کیے گئے ہیں ان کا اس مقدمہ سے کوئی تعلق نہیں۔

میاں عبدالعزیز: میری یہ درخواست ہے کہ جب تک لدھارم کا بیان ختم نہ ہو جائے اسے

پوسیں کے جوابے نہ کیا جائے اس دولت میں اسے فحاشت پر رکایا جائے۔

چیف جسٹس: کیا یہ مناسب ہو گا کہ اسے بڑو دشیل حوالات میں بیچ دیا جائے۔

میاں عبد العزیز: نہیں جناب میری درخواست ہے کہ جب تک اس کی شہادت ختم نہیں ہوتی اسے ضمانت پر رکیا جائے۔

چیف جسٹس: یہ مقدمہ تہایت سخت ہے اور اس میں اس کی حاضری کی ضرورت ہے۔  
میاں عبد العزیز: اس کے لیے زیادہ ضمانت لی جاسکتی ہے، اگر اس کا کوئی یہاں ضمانت ہوا تو ضمانت دے گا۔ پانچ دس ہزار روپیہ چاہیں ضمانت مانگ لیں۔

چیف جسٹس: پانچ ہزار کی ضمانت طلب کی جاتی ہے۔

اس عکم پر لدھارا م کوڈاکٹر عبد العزیز نعمناں ایم۔ بی۔ بی۔ ایس کی پانچ ہزار کی ضمانت پر ہاکرو یا گیا اور مقدمہ کی کارروائی دوسرے دن پر ملتوی کر دی۔

۴۔ اپریل کو ہاتھی کورٹ کے ڈویژن بخش نے استغاثہ کے چیف گواہ لدھارا م کو ناقابل اعتبار گواہ قرار دیتے ہوئے ۵۔ اپریل ۱۹۳۰ کو ایم ٹریٹریٹ کو باعزت بری کر دیا اور لدھارا م کو ڈیٹرکٹ محکمہ گجرات سطح معدا اللہ خاں اور چودھری بنی کال محکمہ گرفتار کر دیا گیا۔ کی عدالت میں سے جاری شدہ وازٹوں کی بنابری فتاہ کر دیا گیا۔

اس کارروائی کے بعد چیف جسٹس نے ایم ٹریٹریٹ سے براہ راست سوال کیے۔

سوال: کیا آپ نے ۲۰ جون کو لارڈ مولی میں کوئی تقریر کی؟

ایم ٹریٹریٹ: جی ہاں۔

سوال: کیا اس تقریر میں کہا تھا کہ مسلمانوں کی سلطنت اب نہیں رہی۔ مسلمانوں کو چاہئے کر گوئی کی باغ ڈوار اپنے ہاتھ میں لے لیں؟

جواب: میں نے کہا تھا کہ ہندوستان کی حکومت مسلمانوں کے ہی ہاتھ سے گئی ہے، الہما اب مسلمانوں کو اندازی دلمن میں حصہ لینا چاہیے۔

سوال: کیا آپ نے کہا تھا کہ ہماری بیشیوں کے نکاحوں کے متعلق فیصلے یہ شیطان فرنگی کرتے اور شریعت کی کوئی پرواہ نہیں کرتے؟

جواب: ایسے بغیر شریفانہ الفاظ میں نے کبھی اپنی زبان سے استھان نہیں کیے۔ میں نے کہا تھا کہ وطن آزاد ہونے پر ہمارے مذہبی معاملات یعنی نکاح اور طلاق وغیرہ کے فیصلے بھی غیر مسلموں کی بجائے ہمارے مذہبی نقطہ نگاہ سے شریعت کے مطابق ہوں گے۔

سوال: کیا آپ نے یہ بھی کہا تھا کہ موئخوں نے انگریزوں کی مستحبانہ چال میں آ کر لکھ دیا ہے کہ او زنگ زیب بارہ من جینو رو زان اتارتا تھا۔

جواب: چونکہ یہ جملہ کا انگریز کا تھا اور میں کا انگریز کے پیٹ فارم سے بول رہا تھا لذا ہندو مسلم اتحاد کے ضمن میں میں نے کہا تھا کہ بعض متعقبین نے یہ غلط زنگ میں مشورہ کر دیا ہے کہ او زنگ زیب بارہ من جینو رو زان اتارتا تھا۔ اگر وہ ایسا کرتا تو دہلی کے قرب وجاوہر میں ایک بھی ہندو نظر نہ آتا۔ حالانکہ اس وقت بھی دہلی ہندوؤں کی الاشتیت تھی اور اب بھی ہے۔

سوال: کیا آپ نے کہا تھا کہ اگر آپ یہر سے ساتھ ہو جائیں تو میں حکومت کا تختہ المٹ دوں۔ اور ان انگریزوں کو ایسا دھکا دوں کہ سمندر سے باہر والیں نہ آسکیں۔

جواب: میں نے اپنی زندگی میں یہ الفاظ کبھی استھان نہیں کیے اور نہیں میں نے یہ کہا کہ انگریزوں کو اس طرح قتل کر دو، جس طرح یزید نے حیثیں کی فوج کو قتل کیا۔ میں سچھلے تیس سال سے عدم تشدد کا پرچار کر رہوں، پہنچو سے ڈھا کر اور شدید سمجھی تک میں نے کروڑوں انسانوں میں عدم تشدد کا پرچار کیا۔ میں عدم تشدد کو پناہ دہی فرمیں سمجھتا ہوں۔ اس قسم کے لغو الفاظ میں نے کبھی استھان نہیں کیے، اور نہ آئندہ زندگی میں کر سکتا ہوں۔ جہاں تک حیثیں اور یزید کا تعلق ہے، آپ کے سوال سے ظاہر ہوتا ہے کہ میں نے اپنے کو یزید کہا اور انگریزوں کو حیثیں ظاہر کیا ہے۔ ایسا ہرگز نہیں ہو سکتا۔ کوئی مسلمان اپنے کو یزید نہیں کہ سکتا۔

اس موقع پر چیف جٹس نے میاں عبد العزیز امیر دوکیت سے امیر شریعت کے مندرجہ بالآخری فقرے کی دعاخت چاہی۔

میاں عبد العزیز، شاہ صاحب کا مطلب یہ ہے کہ میں غیر اسلامی الفاظ کجھی استعمال نہیں کر سکتا۔ کیونکہ یہ الفاظ استعمال کر کے میں اپنے کو یزید اور انگریزوں کو حین کہوں گا، نہیں میں برداشت کر سکتا ہوں کہ کوئی مسلمان اپنے کو یزید کے۔

جٹس رام لال دامیر شریعت سے کیا اس کے سوا کچھ اور کہنا چاہتے ہو؟ امیر شریعت میں کچھ نہیں کہنا چاہتا۔

مرٹر سیکیم امیر دوکیت چرزل نے چیف جٹس کی اجازت سے امیر شریعت سے مندرجہ ذیل سوالات کیے۔

”کیا آپ نے کہا تھا کہ وہ کون متخاک فر (غلام احمد)؟“

میاں عبد العزیز: (مرٹر سیکیم سے) مگر اس کا اس مقدمہ سے کیا تعلق؟  
جٹس رام لال: مرٹ عبد العزیز! آپ جانتے ہیں کہ دھارام کی شادارت کی کیا وقاحت ہے (تفہم)  
مرٹر سیکیم نے اپنا سوال بچھوڑ لایا، جس پر چیف جٹس نے امیر شریعت سے بڑا راست سوال کیا۔

”کیا آپ نے کہا تھا کہ وہ کافر ہے، جس نے انگریزوں کو پانچ صد گھوڑوں سے  
سے مدد کی تھی اور کون ہے، غلام احمد؟“ سوال یہ ہے کہ یہ کوئی تاریخی واقعہ ہے؟“

میاں عبد العزیز: نہیں مائی لارڈ! یہ کوئی تاریخی واقعہ نہیں۔

امیر شریعت، و چیف جٹس سے، میں نے ہزاروں مرتبہ مرزا غلام احمد کو کافر کہا، کہتا ہوں اور کہتا رہوں گا۔ یہ میرا مذہب ہے۔ باقی مرزا غلام احمد کی اپنی کتابوں میں درج ہے، جس میں اس نے گورنمنٹ کو اپنی وفاداری کا تھقین، ان الفاظ میں دلایا تھا کہ ان کے دادا نے، ہمارے میں پانچ سو سواروں سے گورنمنٹ کی مدد کی تھی۔“ اس کے

سماں پچھنہیں کہہ سکتے ہیں

**دوسرامقدمہ** ہائی کورٹ کا فیصلہ منتہ ہی ہجوم نے امیر شریعت زندہ باد۔ لدھار مزدور باد کے لفڑوں سے اس فیصلے کا استقبال کیا۔

لدھارام کو پولیس نے گرفتار کر لیا، اور امیر شریعت کو راولپنڈی میں زیر سماحت

دوسرا سے مقدمہ ۱۲۳ و اور ۱۵۳ کے لیے روک لیا گیا۔

۳۔ جون ۱۹۳۹ء کو امیر شریعت نے نواحی محلہ راولپنڈی میں ایک تقریکی، جسے فرنگی نے پسند نہ کیا اور انہیں ۸ ستمبر ۱۹۳۹ء کو ضلع مظفر گढ़ کی ایک گنگہ بستی سے ذریعہ "ترغیب قتل" ۱۲۳ و "حکومت کے خلاف بغاوت" ۱۵۳ ملک مظہم کی حکومت کے دو فرقوں کے درمیان نفرت پھیلانا گرفتار کر لیا۔ یہ مقدمات پہنچ زیر سماحت نئے کلام مولیٰ میں مندرجہ بالا مقدمات کی بنیاد پذیری کی گئی۔ چنانچہ ۵ اپریل ۱۹۴۰ء کو جیسے ہی امیر شریعت... ہائی کورٹ سے رہا ہوئے۔ دوسرا سے مقدمے میں پکڑ لیے گئے۔ حکومت کی یہ کوشش بھی ریتلی دیوار ثابت ہوئی اور اس قدر جلدی گرگئی کہ قانون اپنی ساری قوت کے باوجود درویش سے مات کھا گیا۔

۴۔ جون ۱۹۴۰ء کو لاہور سین نجح کے جواب میں امیر شریعت نے کہا:-  
"اس مقدمے کی حقیقت بھی وہی ہے جو مقدمہ گجرات کی بھی، جس میں یا کہ کوئی نے مجھے بری کیا۔ لیکنی جس طرح ایک بھی تقریر پیش کر کے گجرات میں مجدد پر مقدمہ بنایا گی، اسی طرح جو تقریر محترم عدالت میں پیش کی گئی ہے، وہ بھی اسی طرح گھٹا اور ٹھاکری نے بعض جملوں کو خلاف ترتیب سے پیش کیا گیا جس سے میری تقریر کا مقصد اور مفہوم صاف ہو گیا، جو نیکی برباد گنہ لازم کے مصدقہ ہے۔"

پنجاب میں یونیورسٹی پارٹی کے قیام کے بعد یونیورسٹیوں اور احرار

کے تعلقات کشیدہ رہے ہیں۔ ہماری یہ کوشش رہی کہ ہم بھر حکومت قائم کریں۔ یہ ملکش انتخاب کی صورت میں تمام نجاح میں مصلحت گئی۔ ہم نے یونیورسٹ امیدواروں کے مقابلے میں اپنے امیدوار گھر سے کیے اور انہوں نے ہمارے امیدواروں کو شکست دینے کی کوشش کی، اس سلسلے میں میں نے اور میرے رفیقوں نے تمام اضلاع کا دورہ کیا۔ یکم اور دوین جوں کو نپنڈی گھر پر ضلع کیمپ بیوڑ میں کافرنس ہوتی، جس میں میں شرکیب ہوا۔ اور میرے رفیقوں میں مولانا منظر علی اظہر ایم ایل اسے بھی شرکیب ہوتے۔ ہجن اتفاق پر لال بادشاہ آف کھنڈ کافرنس میں شرکیب ہوتے اور ایک اجلاس کی انہوں نے صدارت بھی فرماتی۔ دوسرے اجلاس میں انہوں نے یونیورسٹ وزارت کے خلاف عدم اختناکی تحریک پیش کی جو با اتفاق پاس ہو گئی۔

کافرنس میں تمام علاقے کے بڑے بڑے زمیندار، ملادر، صوفیا اور نوجوان شامل ہوتے۔ ۳۰ جوں کو اڑھائی بجے کافرنس ختم ہوتی۔ مولانا منظر علی اظہر اور میں لاپور جاتے ہوتے راولپنڈی پنجے پونکہ شہید گنج ایجی میشن کے بعد میں نے راولپنڈی آنا جانا چھوڑ دیا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ تمام نجاح بیس سب سے قیادہ مجلس احوار کی مخالفت اسی شہر میں ہوتی۔ میری رائے تھی کہ راولپنڈی میں کوئی سیاسی تحریک کامیاب نہیں ہو سکتی اسی باحوال میں بھی چند دوست ایسے تھے جو ہماری رائے سے اتفاق کرتے تھے اور ان کی خواہش تھی کہ میں یہاں (راولپنڈی) تقریر کروں میں نے ہتھی اسکان کو شش کی کہ تقریر نہ کروں، لیکن جب دوستوں کا اصرار بڑھا تو میں نے گھر می سامنے رکھ کر ایک گھنٹہ ۴۵ میٹر تقریر کی۔

میری تقریر کا مقصود صرف مجلس احوار پر سے ان الزامات کا بیٹھانا

تھا، جو مجمل اور بازاروں میں عام جلس کے اندر مجلس امور پر لگائے جاتے تھے۔ مثلاً یہ کہ یہ لوگ کانگریس کے زرخونہ خلام ہیں اور ہندوؤں سے مل کر بندوستان میں ہندو راج قائم کرنا چاہتے ہیں۔

ہماری جماعت میں علماء بھی ہیں، اور میں خود ۱۹۳۰ء سے لے کر تا آن جمیعت علماء نے ہندوکی ورگنگ کمیٹی کا ممبر ہوں۔ جب بازاروں میں علماء کے خلاف افراد کاٹائے جاتے تھے اور ”مووی کا خاطر نہ ہب“ نامی رسار علماء غایت المذکوری کا لکھا ہوا لئے ٹکے میں بکتا تھا۔

میں نے اپنی تقریر میں علماء کی صحیح روشن، ان کا صحیح مذہب اور صحیح پالیسی کا بیان کرنا ضروری سمجھا۔ چنانچہ اس سلسلہ میں ۱۹۴۵ء سے لے کر وقت تک کی عدم تشدید اور تشدد کی تاریخ میں نے بیان کی اور ثابت کیا کہ صحیح مذہب اور پالیسی وہی ہے جس پر مجلس امور اور جمیعت علماء کا بندہ ہے۔ چنانچہ ہم پر جواز امام تھا، کہ ہم نے اپنے ضمیر کو یقین کر کر کارکنگری سے مل کر بجائے اسلامی حکومت کے ہندو راج قائم کرنا چاہتے ہیں، میں نے بیان کیا کہ ہمارے بزرگوں کا دانع اس خیال سے خالی نہیں کہ بندوستان میں ایک دفعہ پھر اسلامی حکومت قائم ہو جائے۔ چنانچہ ۱۹۴۵ء کے ہنگامے میں علماء شرکیک ہوئے اور ناکامی کے بعد کچھ لوگ شہید ہوتے، اور بازاروں انسانوں نے وطن عزیز کے لیے جانیں دیں۔ مغل شہزادوں کا خون بھیا گیا اور مصیتوں کے بعد بھی ناکامی کا منہ دیکھنا پڑا، اور اسلامی حکومت قائم کرنے کا خیال شکست کھا گیا۔

اس کے بعد ۱۹۴۷ء میں علماء کی ایک جماعت نے بھی ارادہ بیا کہ مسلم راج قائم کرنے کے لیے تحریک شروع کی جائے اور اس میں بھی

## مشکلت کھانی۔

چنانچہ ۱۹۷۰ء میں شیخ المذاہ حضرت مولانا محمود حسن دیوبندی والٹا سے ہما پوکر تشریف لاتے۔ رہلی میں ملک کے مختلف حصوں سے پانچ سو سے زائد علماء کا اجتماع ہوا اور یہ طبقہ پایا کہ تشدید کار استھ خلط ہے اور موجودہ عالم میں اسلامی حکومت کا قیام تقریباً ناممکن ہے، المذاہ کا مدرس کے ساتھ شامل ہو کر اور تمام تموں سے مل کر ملک کو آزاد کرائیں، اور جمہوری حکومت قائم کریں، چنانچہ اس وقت سے ہم را ہمارا، اس عقیدے سے پر فائز ہیں اور اسی راستے کو صحیح راستہ سمجھتے ہیں۔

عدالت حالیہ! یہ میری تقریر کا مفہوم تھا، ہمیں نے ۳ جون کو راولپنڈی میں کی تھی۔

عدالت کے ایک سوال پر امیر شریعت نے کہا:

میں نے کہا تھا، خواہ ہمیں قتل ہونا پڑے اتابہ ہونا پڑے یا بھانی پر پڑھنا پڑے، ہم بیان بھی اسی طرح کی حکومت قائم کرنا چاہتے ہیں، اس طرح دوسرے صوبوں میں حکومتیں قائم کر کے برطانوی اقتدار کو کم کیا گیا ہے، میرا بیس برس سے یہ سیاسی کردار ہے کہ جب بھی مجھ پر حکومت نے مقدمہ بنایا، بولغظ میں نے کہا اس کا اقرار کیا۔ میں نے ایسی بات کبھی نہیں کی جس کا بعد میں مجھے افسوس ہوا، اور اس کے لیے عدالت میں جھوٹ بول کر جان بجا فی پڑے، میں جھوٹ بول کر زندہ رہنا نہیں چاہتا۔

اس مفصل اور تحریری بیان کے بعد میشن برج لاہور مسٹر ڈمی فائلشانے اپنے چار اسیروں کی راستے کے ساتھ اتفاق کرتے ہوتے امیر شریعت کو، ۳ جون ۱۹۷۰ء کو باعزت طور پر بری کر دیا۔ نیز اسی روز شام کو لاہور یونیورسٹی پر

امیر شریعت کی بریت کا بھی اعلان کیا گیا۔ اور دوسرے دن برلن ریڈیو کے اناڈنر نے کہا،  
 «ہندوستان میں برطانوی سلطنت کے سب سے بڑے باخی مولانا استید  
 عطا اللہ شاہ بخاری کو صوبے کی سب سے بڑی حدالت نے بری کر دیا ہے۔»  
 نیز جو من شعبہ نشر و اشاعت نے مید عطا اللہ شاہ بخاری کی تصاویر ہوائی جہاز کے ذلیل  
 اپنے ملک میں تعمیم کیں۔

رہائی کے بعد یورپ میں دوسری بڑی رطانی کے بادل اس تیزی سے برس رہتے  
 کرتے تو پوں کے دہاؤں سے لکھتی ہوئی آگ تندیب یورپ پر کراہی تھی۔  
 ۲۳۔ مارچ ۱۹۴۰ء کو فردا پاکستان کے بعد ہندو مسلمانوں کے دریان سلکتی ہوئی  
 آگ شعلے دینے لگی تھی، اور گذشتہ ریج صدی کی فرقہ دارہ کشمکش فیصلے کے آخوندی موڑ پر  
 پسخ گئی تھی۔ اسی دنوں ملک کے دانشور تدبیر کے ناخن لیے عقل و خرد کے گوشوں میں  
 بیٹھتے تھے کہ امیر شریعت قریباً نو ماہ جیل میں گزار کر رہا ہوتے۔

غیر ملکی قانون کے محافظہ سرکندر حیات خاں کی دام تزویر کی تمام کڑیاں از خود ٹوٹ  
 کر قانون کو شرمند کرنے لگیں۔ اقتدار نے اپنے منہ پر کمی طما پچھے ارسے، جس سے اس کا  
 اپنا چہرہ ہو گیا۔ اور اپنے اس خون کی سرخیوں میں ڈوبتے ہوئے سورج کی طرح  
 وہ ہمیشہ ہمیشہ کے بیسے خرقب ہو گیا۔

امیر شریعت مقدمات سے بری ہوتے ہی سب سے پہلے اپنے والد محترم سے  
 ملنے ناکریاں چلے گئے۔

ان دنوں امیر شریعت اپناس سال کے پہلے میں تھے، مصائب و گلام میں گزرے  
 ہوئے پرسوں نے داڑھی اور مرکے بالوں میں سبیدی کو اس قدر تیزی سے جنم دیا کہ  
 کروہ قبل از وقت بوڑھے دکھائی دینے لگے۔ دوسرے قوائے جسمانی بھی سیشن کے پیروں  
 کی طرح ڈھیلے ہو چکے تھے۔ اندروں خانہ ۱۹۴۵ء میں جس بیماری کا آغاز ہوا تھا، اس کی

جرمیں بہتر و مصلحتی جا رہی تھیں۔ اس طرح گھر کا سکون بھی میسر رہتا، اور اکثر جماعتی احباب کے جیل نافوں میں جانے کے باعث جماعتی ذمہ داریوں کا بوجھ بھی انہی کے کندھوں پر آن پڑتا تھا۔

دل اور دماغ حبب باہم مصادم ہوں تو آدمی فکر کے ایسے دورا ہے پر کھڑا ہوتا ہے جہاں سے خرد کے تمام دروازے مسدود ہو جاتے ہیں اور جزوں اپناداہن شوق دایکے ہر موڑ پر آدمی کا استقبال کرتا ہے، ایسے موقع پر آذارہ ذہن آدمی کا مقصدِ حیات سے بھٹک جانا طریقی بات نہیں لیکن امیر شریعت نے ۱۹۶۱ء میں جس سفر کا قصد کیا اور صعودوں کو دعوت دی تھی، ان سے دایتگی کی تمام کڑیوں کو اپنے ہاتھوں سے گردیتے رہے۔ کئی دن والد صاحب کے ہاں ٹھہرے۔ ان کی دعائیں لیں اور پھر تباہہ دم ہو کر سفر پر چل دیے۔ حالانکہ خانگی حالات اور امیمیہ کی بیماری را شفہرو کرنے رہے، لیکن وقت کا سافر اپنی منزل کی طرف روان دواں رہا۔

**حضرت ائمہ پوری سے وہ تنگ** | دوسری جنگ عظیم کے باعث ہندوستان کے ہنگامی توامین نے سیاسی کارکنوں کے معاہ سے کو اس قدر تنگ کیا ہوا تھا کہ اپنے قدموں کی آواز پر بھی دشمنوں کا گمان ہوتا تھا، اور ہر قدم پھوٹک پھونک کر رکھنا پڑتا تھا، ایسے حالات میں امیر شریعت نے لاہور پہنچ کر جماعتی کاموں کا جائزہ لیا اور ضروری احکامات دے کر اپنے مرشد مولانا عبد القادر کی خدمت میں حاضری کے لیے راستے پور (ضلع سہارپور) چلے گئے۔

امیر شریعت نے ۱۹۶۱ء کے دم توڑتے ہوئے دنوں میں حضرت مولانا عبد القادر راستے پوری کے ہاتھ پر لاہور میں مولانا عبد اللہ فاروقی کے مکان پر بیعت کی تھی، اس سے پیشہ زار امیر شریعت اسید مہر علی شاہ صاحب گوڑھی کے دامن سے والبتر تھے، ان کی وفات کے بعد ایک عرصہ اپنے روحانی پیشوں کی تلاش میں رہے اور اس غرض کے لیے

میاں شیر محمد کی خدمت میں شرق پور (شیخوپورہ) بھی گئے اور ان سے عرض کیا۔  
تو کہ کیا فروشی نظر سے بغلب باکن۔

حضرت میاں شیر محمد صاحبؒ نے دو گھنٹے مراقبہ کے بعد فرمایا:  
”شاہ جی! آپ کوئی دوسرا گھنٹہ تلاش کریں، میرے دامن میں اتنی وقت  
کہاں کہ آپ کو پناہ دے سکے؟“

واپسی پر میاں صاحب امیر شریعت کو اپنے جلو میں گھاؤں کی آخری مرحد تک  
چھوڑتے آئے۔

حضرت مولانا عبدالقدارؒ موضع ڈھنڈی سدھے ضلع سرگودھا کے ایک ممتاز دینی مکھنے  
میں پیدا ہوتے اور تکمیل علم کے بعد صیریخ کے مشور روحانی پیشووا حضرت شاہ عبدالرحیم  
درحمۃ اللہ علیہ کے آستانے سے والستہ ہو گئے۔ حضرت شاہ عبدالرحیم، حضرت گنگوہی  
رحمۃ اللہ علیہ کے ممتاز خلفاء میں سے تھے، ان کا ناطہ ہری اور باطنی علوم میں بہت بڑا مقام  
تھا، انہوں نے حضرت مولانا عبدالقدارؒ کی سیدروح کا جائزہ لے کر ان پر ایسی توجہ فرمائی  
کہ انہیں جذب و شوق کی تمام منزلیں طے کرنے میں زیادہ دیرزہ لگی کہ حضرت نے انہیں اپنا  
خلیفہ منتخب کیا اور پھر شیخ طریقت حضرت شاہ عبدالرحیمؒ وصال کے بعد حضرت مولانا  
عبدالقدارؒ کے جانشین مقرر ہوتے اپھرایسے فنا فی الشیخ ہوئے کہ اپنا وطن ترک کر کے  
دم واپسی سے کچھ دن پیشتر تک راستے پور میں قیام کیا۔ آخر ۱۹۶۲ء کو لاہور  
میں اللہ کو پیارے ہو گئے۔ ان اللہ دانا الیہ راجعون۔

امیر شریعت اور ان کے مرشد کے درمیان احرام کی ایک اونچی دیوار حائل تھی لیکن  
اس کے باوجود حضرت راستے پوریؒ نے امیر شریعت سے محبت کا رشتہ اس قدر منصبور  
استوار کر لیا کہ پیر طریقت کے دل میں اپنے مرید کے لیے بے پناہ لگاؤ تھا۔  
کسی سیاسی یا مذہبی تحریک میں شامل ہونے یا شروع کرنے سے پیشہ اول اپنے

ضمیر سے پھر پیر طریقہ سے مشورہ کرتے۔ جب دونوں راہیں ہم آنگ ہوتیں تو پھر  
نتائج سے بے نیاز پوکر میدان میں نکل آتے۔

**قانون کی شکست** | سیاسیات کی پادسوم کے باعث ہندوستان کی فضائلے اس تدریجی پیدا کر دی تھی کہ جس دل و دماغ میں احساس کی آگ جل

رہی تھی، اس کے لیے گوخر تھامی میں بیٹھنا دشوار ہو گیا تھا۔ پھاپخان دونوں اتحادیوں کو محوری فوجیں ایک دوسرے کے مقابل صفت آراء تھیں۔ اتوام یورپ کی اس جنگ نے ایشیا کو بھی اپنی لپیٹ میں لے لیا تھا۔ ۱۹۴۰ء کو کانگریس نہس طائفی کے خلاف انفرادی ستیگہ شروع کیا تو ہندوستان میں ڈیفنشن روئیافت انڈیا ایسے ہنگامی قوانین کا نفاذ ہو چکا تھا۔ محکم وطن لوگ جیل خانوں میں مغلول کر دیے گئے۔

امیر شریعت نے اپنی دنوں انگریز کے خلاف جلتے ہوئے دلوں کی بھیجنوں میں جذبات و نفرت کا ایندھن بھرا، وہ ہندوستان کے ہر کوچہ و مازار میں گئے اور لاکھوں انسانوں کے اجتماع سے خطاب کیا۔

پنجاب میں سر سکندر حیات خاں کی فوجی حکومت برطانوی سامراج کے دشمن سے شکست کھا چکی تھی۔ قانون اپنی پوری گرفت کے باوجود امیر شریعت تک نہ پہنچ سکا۔ لیکن امیر شریعت مجلس احوار کی جنگ کے خلاف تحریک کی طریقی بے باکی اور چالکدستی سے سارے ہندوستان میں رہنمائی کرتے رہے۔ حکومت کی پوری شیشی اُن کے تباہ میں رہی۔ امیر شریعت اپنے رضاکاروں کو فوجی بھرتی کے خلاف سول نافرمانی پر اکامتے رہے۔ گاؤں، قصبات اور شروں کے ہزاروں حواں اس تحریک کے تحت جیل خانوں میں گئے۔ میان اور منظر گڑھ کا ضلع خصوصیت کے ساتھ اس تحریک سے براہ راست متاثر ہوا۔ جیاں جنگ میں شریک ہو چکا تھا اور دوسری طرف جمیں فوجیں جزیل روکیل کی گمان میں سکنندیر کے ساحل تک بڑھ آئی تھیں۔ اتنے میں ۱۹۴۲ء کی عمر کا جام بربرد

ہو گیا اور ۱۹۴۳ء کی شاعروں نے آگے بڑھ کر اپنا اقتدار قائم کر لیا۔  
اپنے ماضی کی طرح پندت اناند دنوں بھی یا سی طور پر دو محظوظوں میں منقسم تھا۔  
رجوبت پسند انگریزی حکومت کے معاون تھے، اور انتہا پسند گروہ اس موقع کو غیرممت  
جان کر غیر ملکی حکومت کے خلاف بغاوت کو اپنادین سمجھتا تھا۔ چنانچہ اول الذکر گردہ فوجی  
بھرتی کے لیے گاؤں گاؤں گھوم پھر کر سادہ بوج عوام کو انگریزی اقتدار کی بغاۃ اور  
دوسری جنگ عظیم کی آگ میں جھونکنے کے لیے خوبصورت دردی، بندوق اور رفت  
راشن کا لائچ دے کر بھرتی کر رہا تھا۔

والدین کو جب معلوم ہوتا کہ ہمارا بڑا فوج میں بھرتی ہو گیا ہے تو وہ پریشان ہو کر  
امیر شریعت کے پاس آتے، امیر شریعت پہلے تو انہیں سخت سست کہتے، پھر ان سے  
مجلس احوال کے لیے پانچ روپے چندہ وصول کرتے اور اس کی رسیداں بڑکے کے نام کا  
جو فوج میں بھرتی ہو کر طرینگ کے لیے جا چکا تھا۔ ساتھ ہی جماعت کے طبع شدہ فارم  
پراس بڑکے نام حسب ذیل خط لکھتے۔

”عزیزم ۰۰۰۰۰!

سلام منون۔ تمہارا چندہ برائے مجلس احوال بڑی پابندی سے پہنچ رہا  
ہے، شکریہ! اپنی جماعتی ذمہ داریوں کو خوب اچھی طرح بھانا، فوج کے  
اندر رہ کر جماعت نے جو ڈیوبنی تمارے پروردگی ہے اسے خیال سے  
انجام دینا۔

فیقر، عطا واللہ شاہ بن جاری“

یہ خط جب تو جی افسروں کے پاس پہنچتا تو وہ متعلقہ بڑکے کو بلکہ دریافت کرتے  
تمہارا عطا واللہ سے کیا تعلق ہے؟  
سو بھر: ”میں تو انہیں جانتا بھی نہیں صاحب؟“

افیسر: "تم تو اس کی جماعت کو چند بھی دیتے ہو؟"

سوپر جنر: "نبیں صاحب!"

افیسر: لیکن تم سے نام اس کا خط اور چند سے کی رسید کیسے آگئی؟ چلو تم میں فوج کی ملازمت سے علیحدہ کیا جاتا ہے۔"

گویا خط پختے کے چوتھے روز بعد ڈکا اپنے گھروالی پس پنچ جاتا، اور گھروالی تیریت کو دھائیں دیتے۔ انگریز بجانی دنوں محاڑ جنگ پر صرف تھا امیر شریعت کی ان حرکات سے چین برجیں ہوا، لیکن اندر دوں مکاں وہ حالات سے مجبور تھا کہ اپنے کسی سیاسی حریف کو تارونی گرفت میں لیتا۔ اس طرح سے سینکڑوں نوجوانوں کو انگریزی فوج سے نکالنے کا سرا امیر شریعت کے سر ہے، اور یہ سلاختامِ جنگ تک جاری رہا۔

**حکومتِ المیہ** ۱۹۴۸ء کی لاہور قرارداد کے بعد اقوامِ مہنگے کے خیالات نے زادیوں سے دیکھے جانے لگے۔ مہنگے کے جذبہ نفت نے مسلمان کو اس سے منتظر کر دیا تھا۔ دلوں کی باتیں زبانوں پر آکر رضاوں میں پھیل چکی تھیں، جس کے باعث ہر روز کے حالات نئے واقعات کو جنم دے رہے تھے۔ دوسری طرف جنگِ عظیم کے متوقع نتائج کے پیش نظر غیر ملکی اقتدار کا زوال صاف رکھا تی دے رہا تھا، ایسے میں احرارِ نہادوں کو لقینِ تھا کہ مستقبل قریب میں ہندوستان کے نقشے پر کوئی نیا سورج طور پر ہو گا اور ہو سکتا ہے کہ یہ سورج اسلام کا سورج ہو، برائی نیکی کی خاصیت بن جائے۔ لہذا آنے والے کل کے لیے آج سے راستہ ہموار کرنا چاہیے۔ چنانچہ مئی ۱۹۴۳ء میں آل انجیا احرارِ رکنگ کیمیٹی نے سارے پور میں سول نافرمانی کی قرارداد جو کہ ۱۹۴۷ء میں واپس لے لی گئی تھی کی جگہ حکومتِ المیہ کی قرارداد منظور کی۔ نیز فیصلہ کی کہ مجلس احرارِ مہنگے کے موجودہ فرقہ دارِ فیصلوں سے الگ رہے گی اور ہندوستان کے آئین میں اگر کوئی تبدیلی آئی تو مسلمان اپنے بیسے حکومتِ المیہ کا نظام پسند کریں گے، اکیونکہ اس سے

پیشتر انگریز کا نحرہ تھا

”خلاقت خدا کی، حکم بادشاہ ملک مظہم کا“

— لیکن سہارن پور کی قرارداد کے بعد مجلس احراز کا فخرہ تھا —  
”خلاقت خدا کی اور حکم بھی خدا کا“

**اِنَّ الْحُكْمَ وَإِلَّاَ لِلَّهِ**

ان دونوں نعروں کے دریابان خاصاً مکاراً رہا، مگر قانون شکنی کی نوبت نہ آئی۔  
جماعت کی اس نئی قرارداد نے امیر شریعت کی ذمہ داریوں میں مزید اضافہ کر دیا تھا۔  
مسلم لیگ کا مطالبہ پاکستان ان دونوں زوروں پر تھا، ہندوستان کے مسلمانوں  
کی اکثریت اس کے حق میں تھی، لیکن امیر شریعت کی رائے مسلم لیگ کے خروج مقصاد  
تھی، اور تقسیم ملک کے بعد کے نتائج کو اپنی بصیرت کی روشنی میں با پسند کرتے تھے، چنانچہ  
اس کے خلاف وہ حکومتِ الیہ کے حق میں عوام سے کہتے ہیں۔

”د کسی زین کو حاصل کرنے سے پیشتر اللہ کا نظام اپنے دلوں پر قائم کریں  
فرنگی کی طریقہ سوار غلامی سے جو دل زنگ آؤ د ہو چکے ہیں، انہیں ایمان  
کی کسوٹی پر پرکھیں، تاکہ کفر کے نظام حکومت کی جواناں شیں اس پر جو چکی ہیں  
وہ صاف ہو جائیں۔ اس سے حلاوه آڑاپ نے وہی رین حاصل کر بھی لی  
تو جو نظام آپ فائدہ کریں گے اور انسانوں کا بنا ہوا ہوگا جس کی ہر شق کفر  
کے آبین سے مآخذ ہوگی“

امیر شریعت نے انہیں خیالات کا اظہار سارے ہندوستان میں کروڑوں انسانوں  
کے اجتماعات میں کیا۔

حکومتِ الیہ کی قرارداد سے ہندو اور انگریز کے بعد مسلم لیگ سے متعلق مسلمان  
بھی امیر شریعت سے اختلاف کرنے لگے۔ اگرچہ مجلس احراز کا عسکری نظام ہندوستان کے

اکثر صوبوں میں قائم تھا اتنا ہم مسلمانوں کی غالب اکثریت جو مطالبات پاکستان کی حامی تھی امیر شریعت کے عوامی جلسوں میں ہر جگہ اپنی ناراضگی کا اظہار کرتی، لیکن یہ مخالفین کی رائے کو خس دخاش کی طرح بھاگ کر لے جاتے۔

### مولانا گل شیر کی شہادت

فرد ہو یا قویں، غصے اور انظام کی آگ میں جلتے ہوتے  
دنوں انعام سے بے خبر ہوتے ہیں۔

موضح علمو وطنی صلح کی بیلبور کے مشور عالم دین مولانا گل شیر اپنے ضلع کی حدود سے تکل کر میانوالی اور جبلم کے ولے کنارے تک اپنی منفرد طرز خطابت، خلوص، برآت اور طبیعت کی سادگی کے باعث مسلمانوں کے دلوں پر راجح کرتے تھے، وہ سیاست سے الگ تھا اگ فقہہ اسلامی کی دکالت کے لیے شب و روز غیر اسلامی رسم و رواج سے منع کرتے، غیر مسلموں سے یعنی دین میں مسلمان عورتوں کو روکتے، لگاؤں لگاؤں پھر کر اپنے اس موقف کی وضاحت میں قرآن کریم سناتے۔ آزادی وطن کے ضمن میں کانگرس سے اتحاد پر مجلس احوار اور دوسری سیاسی جماعتوں سے سخت متنفر تھے۔ کہیں اگر احوار بہناوں سے مدد چاہیز ہو جاتی تو مولانا گل شیر انہیں ایسا کوستے کرنا نہیں اپنا پیچا چھڑانا مشکل ہو جاتا۔

۱۹۳۸ء میں مولانا گل شیر حج بیت اللہ کے لیے تشریف لے گئے۔ واپسی پران کے طریق زندگی میں اس قدر انقلاب آیا کہ فوج محمدی کی شیخ پرمجس احرار اور امیر شریعت کی پار بار تحریف ہوتے لگی۔ اس تبدیلی سے عوام کے لیے یہ بات ایک سوال بن گئی کہ ایک ایسی یہ کیسے ہو گیا؟ مگر مولانا گل شیر نے یہ راز چھپاتے رکھا۔ آخر ۱۹۳۹ء میں جب وہ مجلس احرار میں شامل ہوتے ایک اجلاس میں تقریر کے دوران مولانا نے کہا:-

”میں سہیشہ سے امیر شریعت مولانا سید عطا اللہ شاہ بخاری اور ان کی جماعت کو بندوؤں کی زخمی سمجھتا تھا۔ اپنے اس عقیدے کے تحت میں نے

لے۔ مولانا گل شیر کی اپنی رہنمائی رانے غیر سیاسی تنظیم تھی۔

اپنے علاقے میں ان حضرات کی سخت مخالفت کی، جہاں کمیں میرا بس چلا میں نے اس جماعت کے پاؤں نہیں جھینے دیے۔ لیکن گذشتہ سال جج کے موقع پر میں طوافت کجھ سے فارغ ہو کر نمازِ عصر سے فدا چلنے نہیں میں تھا کہ مجھے ایسا محسوس ہوا جیسے رویا میں مجھ سے کوئی کہہ رہا ہے:

”تم مجلس احوار میں شامل ہو جاؤ۔“ تم مجلس احوار میں شامل ہو جاؤ۔“ تم مجلس احوار میں شامل ہو جاؤ۔“

اس فقرے کی صسل سکل سے میری آنکھ کھل گئی اور میں نے وہیں فصیلہ کر دیا کہ میں اس حکم پر ضرور عمل کروں گا۔ الحمد للہ کہ اب میں اس جاہدِ جماعت کے ایک رضاکار کی یحییت سے ہمیشہ حق کے لیے کفر سے نبرد آزاد ہوں گا۔

اسی سال مولانا گل شیر، مولانا امیر شریعت، مولانا جدیب الرحمن، اقاضی احسان حمد اور خواجہ عبدالرحیم عابرؒ کو میانوالی کے محلہ میں اپنے ساتھ لے گئے۔ والپی پر امیر شریعت نے مولانا گل شیر کا ہاتھ پکڑ کر لا ہو رکے ایک عظیم اجتماع میں کہا: ”اچ میں اپنے نال اک ہو رہنا لے کے آیا واں۔“ رفعظ ”جنما“ میانوالی کے علاقے میں بیمار اور جو اتنے مند پر بولا جاتا ہے) یعنی آج میں اپنے ہمراہ ایک اور بیمار کو لے کر آیا ہوں۔

ان دنوں ملک میں مجلس احوار فوجی بھرتی کے خلاف تحریک چلاری بی تھی۔ مولانا گل شیر بھی گرفتار ہو کر جیل چلے گئے۔ رہا ہو کر آئئے تو نواب آف کالا باخ کی اپنی رہایا سے ٹکر ہو چکی تھی، مولانا نے وہاں کے غریب عوام کا ساتھ دیا، اور اس تحریک کو سارے پنجاب میں ہوادی۔

مولانا گل شیر کی مقبولیت اب پنجاب کے قصبات تک پہنچ چکی تھی۔ شہر کے ساتھ ساتھ ان کے سیاسی جرائم میں بھی اضافہ ہوتا چلا گیا۔ کیمپپور اور میانوالی، اضلاع کے امداد کو بربات کپ پسند تھی کہ رسم و رواج پر وعظ کرنے والا ملوہ اس حد تک آگے بڑھے

کراس کے ہاتھ ان کے گریساں توں تک پہنچ جائیں۔ ان کے نزدیک مولانا گل شیر کے مندرجہیں  
جز ائمہ ناقابلِ معافی تھے۔

۱۔ مجلس احصار میں شمولیت۔

۲۔ امیر شرعیت کا ضلع میانوالی میں ورود ————— (یہ ضلع انگریز کا اہم ترین عینیتی  
مرکز تھا)

۳۔ نواب کالابار کی مخالفت۔

۴۔ خلاف شرعِ رسم و رعایج کے خلافِ جماد۔

اپنے حلقے کے امداد سے اس کشمکش کا نتیجہ یہ ہوا کہ ۲۳ اور ۲۴ مئی ۱۹۴۰ء کی  
دریافتی رات کو جب کہ مولانا گل شیر اپنے مکان کے صحن میں سور ہے تھے، کسی مسلم شخص  
نے انہیں گولی، اور کر شید کر دیا۔

مولانا کی شہادت سے پنجاب بھر میں کرامِ حج گیا۔ ہر آنکھ اور ہر زبانِ رائجِ الوقت  
قانون سے سوال کرتی تھی۔ ایک پارسا، نیک، تحدیگزار، حق گو عالمِ دین کو کس نے قتل  
کیا، وہ ہاتھ کس کے اشارے پر اٹھا، جس نے ناکرہ گناہ کی سزا میں ایک نیک انسان کے  
خون سے اپنے کو مجرم مظہرا یا قاتل کو بندوق کس نے دی، جس سے نکلی ہوئی  
گولی سے مولانا گل شیر شیدہ ہو گئے۔

ان سوالات کے جواب اس وقت کے قانون کے پاس بھی نہیں تھے، اور آج کی  
انصاف پسند دنیا بھی غاموش ہے۔

قاتل کے نشان پاکن محلات کے سامنے جا کر گم ہو جاتے ہیں، قانون اپنے  
کھوج میں کیوں ناکام رہا۔ میانوالی کی زمین کے ذرات اس رازہائے درون پرده کو کب  
چاک کریں گے، ہے قریب آیا ہے روزِ عشر چھپے گاکشتوں کا خون کیوں کر  
جو چھپ رہے گی زیبان، بغیر موپکارے گا آستین کا

اس حادثہ جانکاہ کے بعد امیر شریعت اپنا مجوزہ پروگرام ملتوی کر کے کمپنیں بورڈ میانوالی کے سفر پر روانہ ہو گئے، جہاں انہوں نے وہی باتیں کیں جو مولانا مغل شیر کے قتل کا باعث بنتی تھیں۔

## تحریک پاکستان

جنگ کی فوجیں جیسے جیسے برطانوی سلطنت کا سورج خوب سرتی ہوتی آگے بڑھتی گئیں۔ ایشیا کی سیاست اسی قدمتاثر ہوتی گئی۔ مجلس احوار ان دونوں کانگرس اور مسلم لیگ کے تصادم سے بالآخر کہ اپنی پالیسی پر گامزد نہیں۔ ہندوستان کے مسلمان دودھڑوں میں بیٹھے ہوتے تھے۔ مطالب پاکستان زور پکڑتا جا رہا تھا۔ سرکاری ذفاتروں میں ہندو کی تنگ نظری نے کرک قسم کے مسلمان کو بھی مسلم لیگ کا غیر بنادیا تھا۔ کانگرس پر قابض فرقہ پرست ہندو نے نیشنل مسلمان کو بھی کانگریس سے علیحدگی پر مجبور کر دیا تھا۔ دوسری طرف مسلم لیگ میں رحبت پسند اور تن آسان لوگوں کے ہجوم نے "پاکستان" کا نامہ کچھ اس انداز سے بلند کیا کہ مستینہ را پر چلتے ہوئے سافر کو بھی راستے کی کیفیں گذشتہ نظر آئیں۔

سال ۱۹۴۷ء کے آخری ایام برطانوی سلطنت اور خاص ہندوستان کے مابین کشمکش کے آخری اور انتہائی نازک دن تھے۔ متحده ہندوستان نے لیگ اور کانگرس کے مکاروں سے ۹ ستمبر ۱۹۴۷ء کو ایک نئی کروٹ لی، اب تک بھی میں گاندھی خلاف ملاقات سے پاکستان کے خرے میں نئی بھار آتی۔ مسلمان من جیٹھ القوم مسلم لیگ کے پیٹھ فارم پر جمع ہو گئے لیکن امیر شریعت یہ سب کچھ دیکھتے اور سنتے ہوئے بھی حکومت الیہ کی وضاحت میں لیے صروف ہوتے کہ انہوں نے مجلس احوار کی سماں پر والی قرارداد کے دوسرے حصے پر عمل کرتے ہوئے مسلم لیگ اور کانگرس کے ہمزاں میں الحجنا غیر مناسب سمجھا اور اس طرح یہ سال بھی گذر گیا۔

نئے سال کے طور ہوتے ہی دوسری حکیم غظیم کے بستے ہوئے بادلوں کے

دسمبر نشک ہو رہے تھے کہ ۱۵۔ اگست ۱۹۴۵ء کو امریکہ نے جاپان کے خوبصورت شہر  
ہیروشیما پر ایٹم بم دے لارا۔ اس سے پیشتر جرمن اتحادیوں کے سامنے پرانداز ہو چکا تھا۔  
اس طرح جنگ کے خاتمہ پر جماں اور بہت سی تبدیلیاں آئیں، دہان لندن کی کنفرانس پر  
پارٹی نے الیکشن ہار کر حکومت کا چارچ بیر پارٹی کے پرد کر دیا۔ برطانیہ کی نئی حکومان پارٹی  
نے چونکہ اپنے دوڑوں سے ہندوستان میں نئی تبدیلیوں کے عنوان پر ووٹ لیے تھے ہندو  
ہندوستان کو جلد سے جلد آزاد کرنے کے منصوبے شروع کیے۔

بعداز جنگ کے حالات نے باوجود یہاں اتحادیوں کو فتح ہوئی تھی، برطانیہ کو دنیا کی  
تیر سے درجہ کی طاقت بنا دیا تھا۔ ہندوستان کے سیاسی حالات بھی برطانیہ کے حق میں  
نہیں تھے۔ ان واقعات کو فیکھتے ہوئے مصلحت کا تقاضہ تھا کہ برطانیہ ہندوستان کی  
قسمت کا فیصلہ ہندوستانیوں کی راستے پر چھوڑ دے، پشاپخان دنوں برطانوی دشواروں  
کے اکثر دفعہ ہندوستان آئئے، جن میں کریپس مشن "خاص طور پر قابل ذکر ہے، جس نے  
مسلم لیگ اور کانگری رہنماؤں سے گفتگو کی۔

### قاد عظیم سے ملاقات کی خواہش

حالی سیاست میں برطانیہ کی پوزیشن ڈوبتے  
سوچ کے نہارے تلاش کر رہی تھی بدین  
حالات یقین ہو چکا تھا کہ اب انگریز ہندوستان کو تقسیم کئے بغیر دم نہیں لے سکا۔ پشاپخان  
امیر شریعت نے دہلی میں تقریر کرتے ہوئے مردم تھوڑی بناج (قاد عظیم) سے مخاطب ہو کر کہا:  
دو پاکستان کی تصویری میرے بار بار سوچنے پر بھی سمجھو میں نہیں آئی۔ میں  
جس قدراں پر سوچتا ہوں اسی تدرک ہو جاتا ہوں۔ نیکن اگر آپ کہتے ہیں  
کہ پشاپخان قوم اور خود ہندوستان کی نجات بھی اسی میں ہے، تو اس سلسلے  
میں میرے چند تقدیمات ہیں۔ اگر آپ مجھے ملاقات کا موقع دیں، اور میرے  
خواہات دکارو، تو پھر آپ اکرم سے بھائی بھیج جائیں، میں آپ کے

ایک اونی سپاہی کی حیثیت سے حصول پاکستان کے لیے ہندو اور انگریز دونوں سے نپٹ لوں گا۔

دیکھنے مصطفیٰ جناح! یہ دس کروڑ مسلمان قوم کے مذہب اور اس کے مستقبل کا سوال ہے۔ یہ دس کروڑ عرب سے نہیں آئے، بلکہ اسی کفرگڑھ سے خواہ بمعین الدین حشمتی (اجمیری) حضرت خواجہ مجدد الف ثانی مسیندی، حضرت علی ہجویری (داتا گنج سعیش)، حضرت نظام الدین اولیا دہلی (حضرت پیران کلیر) جیسے ولی، قطب، ابدال اور شب زندہ دار لوگوں نے اپنی ریاست عبادت سے راجھوتا دا لیسے کفرگڑھ میں بیٹھ کر انہیں مسلمان کیا تھا۔ اگر ہندو اور انگریز کی ملی مہابت سے ان دس کروڑ مسلمانوں کو کسی طرح کا نقصان پہنچا تو اس کی ذمہ داری آپ پر ہوگی ॥

اسی مجھ میں آپ نے عوام سے خطاب کرتے ہوئے کہا:

”میں نے اپنی عمر کا ایک تھانی حصہ فرنگی سے روکر اس کے جیل خانوں میں گزارا ہے، مگر جو بات ایک دفعہ سمجھ میں آگئی ہے پھر اس سے مٹنہیں موڑا، اور انگریز جیسی جاپرسلطنت کے سامنے کھڑے ہو کر وہی کچھ کہا جس سے میرا صمیر مطمئن تھا۔ میں مصطفیٰ جناح کا بے حد احترام کرتا ہوں۔ میری ان سے سیاسی رطائی ہے ذاتی نہیں۔ آج میں آپ لوگوں کو گواہ کر کے یہ بات کتا ہوں کہ اپنی بات سمجھنے کے لیے اگر مجھے مصطفیٰ جناح کے قدموں پر اپنی یہ سفیدہ داڑھی بھی رکھنی پڑی، تو خدا کی قسم میں اس سے گریز نہیں کر دیں گا۔ لیکن بات سمجھے بغیر ان کی ہاں میں ہاں لانے پر تیار نہیں ہو سکتا اچا ہے میری قوم میر سے خلاف ہو جائے ॥

اس سے ملتے جلتے خیالات کا انہمار امیر شریعت نے قریباً سارے ہندوستان میں

کیا۔ مگر قائد اعظم کی طرف سے کوئی جواب وصول نہ ہوا، تا آنکہ ملک میں ۱۹۴۶ء کے نئے انتباہات کا ہنگامہ شروع ہو گیا۔ یہ ۱۹۴۵ء کے وسط کا واقعہ ہے۔ دسمبر ۱۹۴۵ء کے آخر تک انتباہات کے نتیجے سامنے آتے تو مسلم لیگ ہندوستان میں امنی فیصلہ کا میاب رہی لیکن امیر شریعت کے خدشات بدستور ہے، جن کا انظار وہ کبھی کچھ ارجحی مغلوبوں میں بھی کرتے، لیکن اس پر کہ شاید الکشن سے فارغ ہو کر قائد اعظم انہیں بلا میں گے۔ پاک خ امیر شریعت کی اس خواہش کو ہٹکا دیا گیا۔

**قرارداد مجلس احرار** ہندوستان کے سیاسی حالات و واقعات دیکھتے ہوئے برطانیہ کی نئی حکومت نے جس کے سربراہ مسٹر ایشی تھے، ۱۹۴۶ء کو

برطانوی پارلیمنٹ میں اعلان کیا کہ کابینہ کے تین وزراں کا ایک وفد ہندوستان جا کر وہاں کی مختلف سیاسی پارٹیوں سے گفتگو کرے گا اس اعلان کے پیش نظر ۲۲ مارچ (۱۹۴۶) کو برطانوی دفد ہندوستان پنج گیا، جس کی تیاری دزیر ہند مسٹر لارڈ پیٹکاب لارنس کر رہے تھے۔ امیر شریعت نے جب یہ نجر اخبارات میں پڑھی تو ۲۵ مارچ کو لاہور پنج کر صدر مجلس احرار شیخ حام الدین کے مشورے سے ۲۷ مارچ کو لاہور مجلس احرار کی درکنگ کمیٹی کا ہنگامی جلس طلب کر لیا۔ میرزا احرار درکنگ کمیٹی سے پاکستان سے متعلق اپنے خدشات کا انظار کرنے کے بعد امیر شریعت نے حسب ذیل قرارداد پیش کی۔

و۔ آل انڈیا مجلس احرار اسلام کی درکنگ کمیٹی کا یہ اجلاس موجودہ اہم سیاسی سائل کے تعلق ایک بار پھر اپنی پوزیشن واضح اور غیر مبهم طور پر ظاہر کرنا ضروری سمجھتا ہے۔

ب۔ جہاں تک مسلم لیگ کے نظریہ پاکستان کا تعلق ہے مجلس حاملہ کسی صورت میں بھی اس سے اتفاق نہیں کر سکتی۔ ہم تقسیم ہند کے نظریہ کا تجزیہ محض اقتداری اور معاشرتی اصولوں پر نہیں کرتے، پاکستان کے قبول کرنے

کام مطلب ملت اسلامیہ ہندیہ کو تین مختلف حصوں میں منتشر کرنا ہو گا۔ پنجاب کا  
دن (مکمل صوبہ) سرحد، سندھ اور بلوچستان ہندوستان کے ایک سر سے پر اور  
بانکل دوسرے سر سے پر مشرقی بنگال اور آسام کے کچھ اضلاع کو پاکستان بنایا  
چاہا ہے۔

ملت اسلامیہ ان دو حصوں میں بٹ کر نہیں رہے گی، بلکہ اس سے ایک  
قابل قدر حصہ سے پر ہندوستان میں دو ای مغلامی مسلط رہے گی۔ ان دو پاکستانی  
ریاستوں میں مؤثر غیر مسلم اقلیت موجود رہے گی۔ نیز پاکستان کی یہ دونوں  
ریاستیں جغرافیائی اعتبار سے ایک دوسرے کی کسی بیرونی حملے کے وقت  
امداد نہیں کر سکیں گی اور ان دونوں کے درمیان ہندوؤں کو دنیا کی سب  
سے بڑی سلطنت سونپ دی جائے گی۔ جس میں مسلم اقلیت کی پوزیشن حدیث  
غیر مؤثر رہے گی۔

فرید براں اب مطہر خلاح نے نواب زادہ لیاقت علی خاں کے نظر پر کو  
اپنا لیا ہے اور سکھوں کی علیحدہ سلطنت بنانے کے حق کو تسلیم کر کے پنجاب  
میں جنم سے لے کر راوی بلکہ چاہ تک کا علاقہ مغربی پاکستان سے علیحدہ ہونا  
درست قرار دے دیا ہے۔ اس روشن کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ بنگال اور آسام کے  
صوبوں کی بھی اسی طرح قطع و برید ہو گی، جس سے مغربی پاکستان کی طرح مشق  
پاکستان بھی پہلے سے زیادہ بے وقت اور اقتصادی لحاظ سے بے حال ہو  
جائے گا۔

ان بھروس حقیقتوں کے بعد کوئی ذمی شعور جماعت جو مسلمانوں کے تحفظ  
حقوق کا دعویٰ کرتی ہے اس ملک نظر پر سے متفق نہیں ہو سکتی۔  
مجلس عاملہ اس حقیقت کا احلاں کرنا ضروری سمجھتی ہے کہ یہ تمام خلاف

آئین و اخلاق سرگرمیاں اور محدود حق رائے دہندگی مسلم بیگ کی وقتی کامیابی کی  
شامن ہوئیں۔ مسلم بیگ کی قیادت مسلمانوں کو ایک نیجنظم قوم اور بے چنگام  
گروہ کی حیثیت دینا چاہتی ہے۔ لہذا یہ اجلاس ایک بار پھر اعلان کرتا ہے، اک  
مسلم بیگ کی قیادت قطعی غیر اسلامی ہے۔ اس کا عمل آج تک ملت اسلامیہ کے  
مخاذ کے منافی رہا ہے۔ مرکزی اسمبلی اور صوبائی اسمبلیوں میں اسلامی قوانین کی  
مخالفت اس کا مستقل شعار ہے۔ اس لیے مسلمان سیاسی اندھی، تمدنی رہنمائی  
کی توقع مسلم بیگ کی غیر اسلامی قیادت سے نہیں کر سکتے، اور مسلم بیگ کے کسی  
فیصلے کو اسلامی ہند کا فیصلہ نہیں قرار دیا جا سکتا۔

اپنی اس قرارداد کی تائید میں تقریر کرتے ہوئے امیر شریعت نے کہا:-

رفقائے محترم اگذشتہ سال کے وسط میں میں نے دہلی میں پاکستان سے  
متعلق اپنے خدشات اور دلی اطمینان کے لیے جناح صاحب سے درخواست  
کی تھی کہ وہ مجھے پاکستان کی تیموری سمجھائیں۔ اگر ان کا نظر یہ درست نکلا اور مجھے  
ذہنی اطمینان ہوا تو میں انشاء اللہ حصول پاکستان کے لیے انگریزاً اور ہندو  
دونوں سے ٹکڑا جاؤں گا۔ لیکن مجھے انہوں نے کہ جناح صاحب نے میری  
حقیر گزارش کو درخواست سن سمجھا۔ آج میں نے درکنگ کمیٹی کے سامنے اپنے  
خدشات کا اظہار کر دیا ہے۔

میں صرف آئینی سمجھوتے میں ہندوستان کی بخات نہیں سمجھتا، اور نہ  
ہی میرے نزدیک ایکشن کی ہار جیت ملک یا قوم کے لیے لفج بخش ہو سکتی ہے۔  
میں تو بس ہندوستان میں انگریز سے ایک ایسی طائفی دیکھنے اور اپنے کام تمنی ہوں  
کہ جس میں گھر پارتیاہ و بر باد کے پھانیاں لگنے کا پروگرام ہو، بس یہی پروگرام  
آنادی ہند کے سنتے کو حل کر سکتا ہے۔ جماعت کو ایکشن نہیں طے کا چاہیے تھا

بکہ کوئی اور طھوس پر ڈرام سامنے رکھ کر کام کرنا چاہیے۔

پاکستان کے بارے میں گزشتہ سال سے میں نے جس جگہ بھی تقریر کی، پاکستان کو مسلمان انہدوستان کے لیے ملک بلکہ ہلاکت آفرین اور ہلاکت خیز بنایا ہے اور دلائل سے یہ باتیں ثابت کی ہیں۔ میری سمجھ میں پاکستان کھنچ ہیں کوئی دلیل بھی تو نہیں آتی راس وقت قوم کی زندگی اور مردگی اور موت کا سوال ہے۔ میں نہیں کہتا کہ میری راستے مان لی جائے، سب کوہی اس پر مختصر سے دل سے غور کرنا چاہیے۔ اگر کسی کے پاس میرے دلائل کے خلاف کوئی واضح اور ٹھوٹس دلائل ہوں تو مجھے اپنی تجویز پر اب بھی صد نہیں ہے۔“

امیر شریعت کی اس تقریر کے بعد ورنگر کمیٹی نے جمیعت العلماء ہند کی حسب ذیل سماں پورہ والی قرارداد کو تھوڑی سی ترمیم کے ساتھ منتظر کر دیا۔

”جمعیت العلماء ہند کے نزدیک تمام ہندوستان سے لیے گئے اور مسلمانوں کے لیے خصوصاً یہ صورت مفید ہے کہ وہ حسپ ذیل نکات پر اتفاق کریں اور اس بنیاد پر حکومت برطانیہ کے سامنے متفقہ مطالuber پیش کریں۔ و۔ ہمارا نصب المیعن آزادی کامل ہے۔

ب۔ وطن کی آزادی میں مسلمان آزاد ہوں گے، ان کا مدد ہب آزاد ہو گا۔ مسلم لکھریں، تندیب و ثقافت آزاد ہو گی۔ وہ کسی ایسے آئین کو تبول نہ کریں گے، جس کی بنیاد ایسی آزادی پر نہ رکھی گئی ہو۔

ج۔ ہم ہندوستان میں کامل آزادی اور خود اختاری کے حامی ہیں، اخیر محدود داخلی اختیارات صوبوں کے ہاتھ میں ہوں گے اور مرکز کو صرف دہی اختیارات میں گے جو تمام صوبے متفق طور پر مرکز کے حوالے کریں، اور ان کا تعلق تمام صوبوں سے کیساں ہو۔

د: ہمارے نزدیک ہندوستان کے آزاد صوبوں کا وفاق ضروری اور مفہوم  
ہے، مگر ایسا وفاق اور ایسی مرکزیت جس میں اپنی مخصوص تہذیب و ثقافت کے  
مالک نہ کر دن گھوں پر شتمل مسلمان قوم کسی غالب اکثریت کے رحم کرم پر  
زندگی بسر کرتے پر مجبور ہو، ایک لمحہ کے لیے بھی گوارا نہ ہوگی۔ یعنی مرکزی تکمیل  
ایسے اصولوں پر ہونی ضروری ہے کہ مسلمان اپنی مذہبی، سیاسی و تہذیبی آزادی  
کی طرف سے مطمئن ہوں۔

ا: مرکزی ممبروں کی تعداد کا یہ تناسب ہوا ہندو ۴۵ - مسلمان ۱۶ اور  
دیگر اقلیتیں - ۱۰ فی صد۔

۲: مرکزی حکومت میں اگر کسی بیل یا تجویز کو مسلم ارکان کی  $\frac{1}{3}$  اکثریت اپنے  
مذہب یا اپنی سیاسی آزادی یا اپنی تہذیب و ثقافت پر مخلصانہ اتنا نہ از قرار  
دے تو وہ بیل یا تجویز ایوان میں پیش ہو تو پاس نہ ہو سکے گی۔

۳: ایک ایسا پریم کورٹ قائم کیا جاتے جس میں مسلم وغیر مسلم ججوں کی تعداد  
ساوی ہو، اور جس کے جوں کا تقریر مسلم وغیر مسلم صوبوں کی مسادی تحد کے  
ارکان کی کمیٹی کرے۔

۴: پہریم کورٹ مرکزا در صوبوں کے درمیان تنازعات یا صوبوں کے  
باہمی تنازعات یا ملک کی قوموں کے اختلافات کا آہنگی فیصلہ کرے گی۔ نیز  
تجویز نمبر ۲ کے تحت اگر کسی بیل کے مسلمانوں کے خلاف ہونے، نہ ہونے میں  
مرکزی اکثریت مسلم ارکان کی  $\frac{1}{3}$  اکثریت کے نیصدے سے اختلاف کرے تو اس کا  
فیصلہ پہریم کورٹ سے کرایا جائے گا۔

۵: محکمہ قضائیہ کا قیام۔

۶: ہندوستانی فوج میں ہندوؤں اور مسلمانوں کی مساوی نمائندگی ہوگی، تاکہ

کسی قوم کو زیادہ نیابت دوسرا قوم کے لیے نوت دہر اس کا باعث نہ رہے۔  
 ۸۔ مرکز کی طرف سے پہمانہ صوبوں میں تعلیم و صنعت کے متقل عطیہ جات۔  
 ۹۔ افغانیوں کے لیے صوبوں میں ویژج کا طریقہ پہشیہ کے لیے ختم کر دیا جائے۔  
 ۱۰۔ ہندوستان میں مختلف ملتوں کے لکھر، زبان، ندیوی تعلیم، ندوی تعلیم،  
 ندیوی عقائد، ندیوی اعمال، عبادات گاہیں، اوقاف آزاد ہوں گے، حکومت  
 ان میں مداخلت نہ کرے گی۔

۱۱۔ دستور اساسی میں اسلامی پرنسپل لاو کی حفاظت کے لیے خاص دفتر  
 رکھی جائے گی، جس میں تشریع ہو گی، کہ مجلس قانون ساز اور حکومت کی  
 جانب سے ان میں مداخلت نہ کی جائے گی اور پرنسپل لاو کی چیزیں مثلاً  
 احکام نکاح، اطلاق، رحبت اعدت، نیمار، بذرخ، تفریق زوجین، خلع  
 میثاق و فقود، نفقہ زوجتی، حضانت، ولایت، نکاح دمال و صیلت،  
 وقف و راثت، تکفین و تدفین و قربانی وغیرہ،

۱۲۔ مسلمانوں کے لیے سیدنے کا فیصلہ کرنے کے لیے جن میں مسلمان حاکم  
 کا فیصلہ ضروری ہے، مسلم تاضیوں کا تقریر کیا جائے گا۔ اور ان کو اختیارات  
 تفویض کیے جائیں گے۔

مجلس احصار کی یہ تاریخی قرارداد و درس تائیج کی حامل تھی۔ وقتی اور فوری اثرات  
 سے بے نیاز ہو کر احصار رہنماؤں نے اپنی دانست میں مسلمانوں ہندوستان کے مستقبل  
 کو ایسی فوارداد کے ذریعے محفوظ سمجھا۔

**درہی کا آخری اجلاس** | درکنگ کمیٹی کے اجلاس سے فارغ ہو کر حضرت ایمیر شریعت  
 ا پسندے رفقاء مولانا عبدیب الرحمن، شیخ حسام الدین اور  
 ماسٹر تاج الدین الفصاري کی محبیت میں، ۲۴۔ ارچ (۱۹۲۶) کو درہی روائے ہو گئے، جہاں

انہوں نے مختلف انجیال رہنماؤں سے بات پھیت کی۔

ان دونوں دہلی میں بريطانوی مشن سلم لیگ اور کانگریسی رہنماؤں سے سیاسی مذکرات میں صرف تھا۔ ۳۰۔ مارچ کو جمیعت العلماء نے ہند کے رہنماؤں سے ان کی دعوت پر امیر شریعت کی گفتگو ہوئی، جس میں مجلس احوار کی قرارداد کا بھی ذکر آیا۔ اور آخر میں جمیعت کے ناظم اعلیٰ مولانا حفظہ الرحمٰن علیہ الرحمٰن نے مجلس احوار کی قرارداد کو مسلمانوں ہند کے لیے پسندیدہ قرار دیا۔ پنڈت جواہر لال نہروں سے بھی انہی دنوں ملاقات ہوئی۔

۲۹۔ اپریل (۱۹۴۶ء) کو رات گیارہ بجے اردو پارک (دہلی) میں امیر شریعت نے ایک کثیر اجتماع سے خطاب کیا۔ یہ آخری اجتماع ہے، اس کے بعد امیر شریعت پھر کبھی دہلی نہیں جا سکے! اس اجتماع میں قریباً پانچ لاکھ انسانوں نے شرکت کی۔ پھر ہم دہلی نے پیشہ ازیں اتنا بڑا اجتماع کبھی نہیں دیکھا تھا۔ اس جلاس کی صدارت مولانا حسین احمد مدینی نے کی، اور ایٹج سیکڑی کے فرائض شیخ حسام الدین نے انجام دیے، جبکہ عوام کو سننا لئے کا انتظام احرار رضا کاروں کے ذمے تھا۔ اجتماع کے چاروں طرف احرار رضا کاروں کے دستے متعین تھے۔ اجتماع کے چاروں طرف احرار پرچم لا لاؤ گل کی سی بھاریں دکھا رہے تھے۔ ایٹج پر مولانا جیب الرحمن، ماسٹر ناج الدین الفشاری اور جمیعت العلماء نے ہند کے رہنماؤں موجود تھے۔

اچانک ہنسانی سمندر میں ایک لٹراٹھی، ایک ارتعاش پیدا ہوا، دلوں کی دھرنیں تیز ہگنیں۔ شوق دیکھبیس کے لیے سرگردان ہوا کہ امیر شریعت زمہ بار کے نعروں نے جسے کے امن و سکون کی ساری طنابیں توڑ دیں۔ عوام اپنے محبوب رہنماؤں کی زیارت کے لیے سراپا نیازاٹ کھڑے ہوتے، شاہجهان کی مسجد کے مینار اور لال قلعہ کی دیواریں محود یہ تھیں۔ آسمان ستاروں کی روشنی میں دنیا کی اندھیر گردی میں روشن پراغوں کو آنری بارٹھاتے دیکھ کر مسکرا رہا تھا۔

امیر شریعت ایشج پر تشریف لائے کہ ایک دوسرا قائد آن پہنچا۔ اس میں برطانوی مشن کے سربراہ وزیر منہڈارڈ پینٹیک، لارنس، مولانا آزاد اور پنڈت جواہر لال نہرو نیاں تھے، ایشج اس وقت میں الاقوامی شخصیتوں سے بار واقع تھا۔ پھیک بارہ بیکے حضرت امیر شریعت نے قرآن کریم کی تلاوت شروع کی۔ الفاظ جیسے جیسے آگے بڑھتے جاتے تھے، قرآن حکیم اپنے معانی و مطالب آپ سے آپ واضح کرتا جاتا۔ حضرت امیر شریعت کے گلے کی حلاوت اور طرزِ بیان سے ایسا محسوس ہوتا جیسے آیاتِ خداوندی کا نزول ہو رہا ہے۔ لاگھوں انسانوں کے اجتماع میں ہو کا عالم۔ اس خاموشی کو کبھی کچھار آسمان پرستاروں کی انگڑیاں توڑ رہی تھیں۔

”میں تو صرف بخاری صاحب کا قرآن سننے کے لیے حاضر ہوا تھا، اب میں اجازت چاہتا ہوں۔ برطانوی مشن کی آمد کے باعث میں زارِ مصروف ہوں۔“

یہ تھے پنڈت جواہر لال نہرو کے الفاظ، جوانوں نے امیر شریعت کے اختتم قرآن پر مجھ سے خطاب کرتے ہوئے کہے اور واپس چلے گئے۔ امیر شریعت نے انسانی سمندر کے بھر بیکار پر ایک نظر ڈالی اور خلافِ سہول خطبہ مسنونہ سے پہلے فرمایا۔

”آپ حضرات درود شریف پڑھیں۔“

پھر فرمایا ”درود شریف پڑھیں۔“ تیسرا یا ربعی عوام سے یہی مطالبہ کیا، لوگ یہاں تھے کہ اس سے پہلے ایسا کبھی نہیں ہوا۔ آج یہ نئی رسم کیوں؟ اس سوال کے جواب میں خود ہی امیر شریعت نے فرمایا؛

”میں نے ایسا اس لیے کیا ہے کہ اتنے بڑے عظیم اجتماع کی وجہ کے باوجود صبح یا رلگ اخباروں میں کہیں گے کہ راتِ محج توجاہ پڑیجے۔“

لاکھ کا تھا، مگر اس میں مسلمان کوئی نہیں تھا۔ اس لیے میں نے درودِ خلیفی  
پڑھوا لیا ہے، تاکہ دوستوں کو اندرازہ ہو جائے کہ اس صحیح میں مسلمان  
ہیں یا یہ صحیح مسلمانوں کا ہے؟

اس پر تمام صحیح کشتہ زخفران بن گیا۔

خطبہِ مسنونہ کے بعد تقریر کرتے ہوئے حضرت امیر شریعت نے کہا:  
«حضرات! صحیح آج کوئی تقریر نہیں کرنی، بلکہ چند خطاں ہیں، جنہیں  
بلامہید عرض کروں گا۔ اس وقت آئینی اور غیر آئینی دنیا میں خواہ اس کا  
تحقیق ایشیا سے ہو یا یورپ سے، جو بحث چل رہی ہے اور یہ ہے کہ  
آیا ہند و اکثریت کو مسلم اقلیت سے جدا کر کے برصغیر کو دو حصوں میں  
 تقسیم کر دیا جاتے۔ قطع نظر اس بحث کے کوئی مجھے پاکستان بن جانے  
کا اسی قدر لقین ہے جتنا کہ اس بات پر کہ صحیح سورجِ مشرق سے  
طلوع ہونے والا ہے، لیکن یہ پاکستان وہ پاکستان نہیں ہو گا جو اس  
وقت کے ذلیل کروڑ مسلمانوں ہند کے ذمہنوں میں موجود ہے، اور جس  
کے لیے آپ ہر طبقے خلوص سے کوشاں ہیں، ان مخصوص نوجوانوں کو کیا  
معلوم کر ان کے ساتھ کیا ہوئے والا ہے۔

باتِ ہجھٹ سے کی نہیں، سمجھنے اور سمجھاتے کی چیز بخوبی  
پاکستان کی قیادت کرنے والوں کے قول و فعل میں نبیادی تضاد ہے  
اگر آج مجھے کوئی اس بات کا یقین دلا دے کر کل کو ہندوستان کے  
کسی قصبے کی کسی گلی میں شریعتِ اسلامیہ کا فناز ہونے والا ہے تو میں  
آج ہی اپنے اس بات کوچھ چھوڑ کر آپ کے ساتھ رہنے کے لیے تیار ہوں  
لیکن یہ بات میری سمجھ سے بالآخر ہے کہ جو لوگ اپنی اڑھائی من کی لاش

اور چھپت قدر پا اسلامی قوانین نافذ نہیں کر سکتے، جن کا اٹھنا، بیٹھنا، جن کا سونا، جانکنا، جن کی وضع قطعہ اور ہم سوں، بول چال ازبان بیاس، غرض کوئی چیز اسلام کے مطابق نہ ہو، وہ ایک قطعہ زمین پر اسلامی قوانین کس طرح نافذ کریں گے؟

سلماڑی کو دونوں ہاتھوں پر اٹھا کر امیر شریعت نے مشرق اور مغربی پاکستان کے نقشے سمجھاتے ہوئے کہا:

”ادھر مغربی پاکستان ہو گا، ادھر مشرقی پاکستان، اور میان میں چالیس کروڑ ہندو کی حکومت ہو گی، لا لوں کی حکومت، لا لے دو لے والے، لا لے ہاتھیوں والے اپنے اپنی عیاری اور مکاری سے پاکستان کو خوبیہ تباہ کرے گا۔ اسے کمزور بنانے کی ہر کوشش ہو گی۔ آپ کے دریاؤں کے پانی روک دیے جائیں گے، آپ کی حیثیت تباہ کرنے کی کوشش کی جائے گی، اور آپ کی حالت یہ ہو گی کہ بوقت ضرورت مشرقی پاکستان مغربی پاکستان کی اور مغربی پاکستان اشرقی پاکستان کی مدد کرنے سے قاصر ہوں گے۔ پاکستان پر پہنہ خاندانوں کی حکومت ہو گی اور یہ خاندان ازمیندار صنعت کاروں کے خاندان ہوں گے، جو اپنی منافی کارروائیوں سے عوام ان س کو پریشان کر کے رکھ دیں گے۔ غریب کی زندگی اجیرن ہو جائے گی۔ ایمردن بد ان امیر تر ہو جائیں گے اور غریب اغريب تر۔“

رات کافی بھیگ چکی تھی۔ حضرت امیر شریعت اپنی سیاسی بصیرت اور سوچ بالوجہ کے موتو بکھیر رہے تھے مستقبل سے نا آشنا مسلمان مذہکوںے انجانے واقعات یہت سے سن رہا تھا۔ اسی طرح ہندو سے خطاب کرتے ہوئے امیر شریعت نے کہا:

”پاکستان کی بنیاد ہندو کی مسلمان دشمنی پر استوار ہوئی ہے ادوت۔

سے پیار کرنے والے مددوں نے، گائے کی پوجا کی، پہلی مارچ پر چول  
پڑھائے، چیونٹیوں کے بلوں پر چاول ڈالے، سانپ کو اپنا دیوتاما۔  
لیکن مسلمان سے ہمیشہ نفرت کی۔ اس کے ساتھ تک سے اپنا دامن  
بچائے رکھا، پھر ایک ایسا وقت بھی آیا کہ ٹڑے سے ٹڑے ہندو نے  
اچھوتوں پر اپنے مندروں کے دروازے کھول دیے۔ لیکن مسلمان سے  
اس قدر نفرت کی کہ اس کے لیے دل کے دروازے کبھی فانہ کیے۔

آج اسی نفرت کا نتیجہ ہے کہ مسلمان اپنا الگ دلن مانگنے پر محروم ہوئے  
کانگرس یہ سب کچھ دیکھ کر بھی مصلحتی خاموش رہی۔ اگر کانگرسی رہیں،  
ہندو ما سجا، آئیہ دل اور اسی قسم کی تحریکوں کو اپنے اثر سے ختم کر دیتے  
تو مسلم لیگ کے پیشے کی یہاں کوئی گنجائش نہ ہوتی، مگر میں کیا کروں یہ  
کوڑہ کانگرس کے اندر سے پھوٹا ہے۔ جو یہماری جسم کے اندر سے پیدا  
ہو، اس کا حللاج باہر کے اثرات کیسے کر سکتے ہیں۔ کانگرس نے ہمارے  
ساتھ بھی نیاہ نہ کیا۔ اگر مسلم لیگ سے بگاڑی ملتی، تو نیشنل سٹ مسلمان  
کی بات ہی مان لی ہوتی۔ آج اس قدر قربانیوں کے باوجود فرنگی کو اپنا  
ثالث مان رہے ہو۔ اسے کاش! ہم سے نہیں تو مسلم لیگ ہی سے  
تباہی ہوتی، شاکر اپس میں بیٹھ کر کوئی صاحب طے کر لیا جاتا۔ لیکن اس قدر  
قربانیوں کے باوجود آج فرنگی کو اپنا ثالث مان رہے ہو۔

آخر میں ایک شریعت نے نوردار آواز میں کہا:-

”مسلم لیگ اور کانگرس دونوں میری یات سنواہے  
اچباب جمع ہیں میر در دل کھلے  
پھر التفات دل دوستان رہے نہ رہے

یاد رکھو؛ اگر تم با ہم مل بیٹھ کر کوئی معاملہ طے کر لیتے تو انگ انگ رہ کر  
بھی شیر و شکر رہتے، مگر تم نے فرنگی سے اپنا انصاف نالکا ہے، وہ تم  
دونوں کے درمیان کوئی نہ کوئی ایسا انساد ضرور پیدا کر جائے گا کہ تم دونوں  
تیامت تک چین سے نہیں بیٹھ سکو گے۔ آج تواروں اور لاٹھیوں سے  
روٹ نہ ہو ا تو آنے والے کل کوتوب اور بندوق سے روٹو گے۔ تھاری  
اس نادانی سے انسانیت کو جو نقصان ہو گا، عورت کی جو توہین ہو گی اور  
شرافت جس بڑی طرح برصغیر میں زخمی ہو گی، اس کے لیے تم دونوں محروم  
محضو گے و آخر دعا نادان الحمد لله رب العالمين۔

اب تو جاتے ہیں میکدے سے میر  
پھر ملیں گے اگر خدا لا یا؟

امیر شریعت کی یہ تقریر تقریباً سارے ہے پانچ گھنٹے جاری رہی تا انکہ شاہی مسجد  
اذان کی آواز بلند ہوئی اور صبح کی نماز اسی چکدا کی گئی۔

**امیر شریعت کشمکشی میں** امیر شریعت ہندوستان کے تمام بیاسی رہنماؤں سے برصغیر کے  
حالات پر لفظگو میں مہنی کے آخر تک مصروف رہتے حالات

ان دونوں عاجلانہ طور پر آگے بڑھ رہے تھے اور صبح کا سورج نئے واقعات ڈھال رہا تھا  
مجلس احوار کے رہنماؤں کی نگاہیں کانگرس، مسلم لیگ اور برلنومی مشن کی ایک ایک  
حرکت کو احاطہ کیے ہوئے تھیں۔ آخر یہی مہتر سمجھا کہ مسلم حقوق کے معاملات میں کانگرس  
کے مقابل مسلم لیگ کو ذمہ داری سونپ دی جائے، اس فیصلہ کے بعد احوار رہنمائی طور  
پر گوشہ تھا میں خاموش جا بیٹھے۔

انہی دونوں امیر شریعت اپنے ہرم محترم سہیت کشیر چلے گئے اور سری نگر سے چند  
میل دور سوپور نامی گاؤں میں خواجہ غلام محمد بٹ کے ذاتی مقام ہوتے۔ امیر شریعت

کی قیامگاہ لیپ ملٹرک ایک او سط درجے کے دمنزلہ مکان پر تھی۔

ہندوستان کے ساتھ ساتھ کشمیر کے حالات بھی انقلاب کی ہنگامہ آرائیوں سے برداز مانتے۔ سری نگر کے درمیان بہتا ہوا دریا نے جبل کاپانی کشمیری حریت پسندوں کے خون سے نجات کرنے والا پنچ رنگت تبدیل کر جا تھا۔ ڈو گڑھ شاہی سے نجات کے لیے کشمیری غلام اپنی آخوی پنجھی دا پر لگا چکا تھا۔ مسلم میگ اور کانگرس کی سیاسی ضرورتیں یہاں بھی اپنا جادو چلا رہی تھیں۔ لیکن امیر شریعت سوپور میں رہ کر بھی واقعات و حالات سے اس قدر اسجان رہے کہ کسی کو کافی کافی نظر سے سویرا ہونے تک ذراللہی میں بصرت اس گمنامی کے باعث صبح سے شام اور رات سے سویرا ہونے تک ذراللہی میں بصرت رہتے، الیتہ دن کے کسی حصے میں میر بان کی دکان پر آبیخت ہے اور اخبارات پر ایک نظر ڈالتے، حالات سنتے اور مچرا پنچ رہائش گاہ پر چلے جاتے۔ ان دونوں مولانا ابوالکلام آزاد بھی ٹکریگر دکشمیر میں قیام پذیر تھے۔ انہیں جب پتہ چلا کہ امیر شریعت سری نگر میں موجود ہیں تو اس تمنا کے ساتھ اقم کے توسط سے ملاقات کی خواہش کی۔

«شah جی بے کتنا، زندگی اور موت کے ما بین اب کوئی فاصلہ نہیں ہا۔

حالات نے دونوں کو جس ڈگر پر ڈال دیا ہے، جانے اس سفر میں کیس

کی جیت ہو؟ اس لیے مبہر ہے کہ وقت بھاں کر مل جائیں۔

ٹکریگر سے واپسی پر اقم نے امیر شریعت کو جب پہنچا میا۔ تو بے اختیار

روئے لگ پڑے اور اس قدر رہتے کہ واڑھی آنسوؤں سے محیگ کئی۔

حالات کی ہم آہنگی بھی کیا چیز ہے؟ برسوں کی رفاقت کے بعد ایک منزل کے دولہی وقت کے حاجلانہ فصیلے کے ہاتھوں جب بے بس ہوئے اور اپنے اردوں میں فکست نظر آنے لگی تو اپنی تمناؤں کی ساری عمارت اپنے آنسوؤں کی نذر کر دی۔

**عبوری حکومت میں احرا کو شمولیت کی دعوت** [پندوستان کے سیاسی حالات  
بڑی تیزی کے ساتھ تبدیل ہو رہے تھے۔ برطانوی حکومت فیصلہ کر چکی تھی کہ پندوستانیوں کو ان کے حقوق جلد سے جلد منتقل کر دیے جائیں۔]

کانگرس اور مسلم لیگ کے ابین عبوری حکومت میں سادی نمائندگی کی بحث چل رہی تھی، کانگرس اپنے نمائندوں میں ایک مسلم کو شامل کرنا چاہتی تھی لیکن مسلم لیگ نیو مسلم لیگی مسلمان کو نمائندہ نہیں تھی۔ اس بحث نے جب طول کھینچا تو بالآخر دائرة تے ہند لارڈ ویول نے ۱۶ جون ۱۹۴۷ء کو بھر حال عبوری حکومت بنانے کا اعلان کر دیا۔

فریقین میں بحث جاری تھی کہ اس دوران کانگرس نے مجلس احرا کو بھی دعوت دی کر دہ عبوری حکومت میں شامل ہو جائے۔ غاباً کانگرس کا منشاء تھا کہ اگر مسلم لیگ کسی طرح بھی عبوری حکومت میں شامل ہونے کے لیے راضی نہ ہو تو مجلس احرا کو شامل کر لیا جائے۔ احرا نہیں اس نے امیر شریعت کے مشورے سے بوان دنوں کشیر میں تھے کہ کانگرس کی اس پیش کش کا جواب حسب ذیل الفاظ میں دیا:-

”مک کی موجودہ حالت کے پیش نظر مجلس احرا یہ ضروری سمجھتی ہے کہ کانگرس مسلم لیگ سے باوجود رسیح اختلافات کے کوئی ایسا احرا رضی سمجھو تو کر لے جس پر مسلم لیگ کے نمائندے سے عارضی حکومت میں شامل ہو کر تمام کرکیں تاکہ متحده پندوستان کی جدوجہد کسی ذکری محل پر کامیاب ہو جائے۔ اگر مسلم لیگ عارضی حکومت میں شامل ہونے کے لیے کسی طرح بھی رضامند ہو تو مجلس احرا اس شرط پر عارضی حکومت میں اپنا نمائندہ بطور ذیل

بھیجنے کو تیار ہے کہ مجلس احوار کا نمائذہ مجلس احوار کی پدایت کے مطابق  
کام کرے گا۔

۳، مجلس احوار کا نمائذہ اس کا پابند نہ ہو گا کہ وہ سیاسی سمجھوتے یا عدم سمجھوتے  
کی بنابر صرف کانگریس ہی کا ساتھ دے۔“

مولانا ابوالکلام آزاد نے مجلس احوار کی اس شرط کو جو کانگریس ہائی کمیٹی کی دعوت  
کے جواب میں تھی اکانگریس درکنگ کمیٹی میں پیش کیا۔ سردار میل نے اس مشروط پیش  
کی سخت مخالفت کی، بنابریں مجلس احوار نے بلا شرط عارضی حکومت میں شامل ہونے  
سے انکار کر دیا۔

مسلم لیگی حقوق میں خاص کر نواب زادہ یا قوت علی خاں تک جب یہ بات پہنچی تو  
انہوں نے احمد شاہ بخاری کے ذریعے شیخ حام الدین کو جوان رنوں مجلس احوار کے صدر  
تھے، امبارک باڈا تاریجہ حاکم «مجلس احوار نے ملک کے سیاسی سمجھوتے کے بارے میں  
ایک صحیح قدم اٹھایا ہے۔“

کشمیر سے والی پی | قریبًا تین ماہ کے بعد جب امیر ثمریحیت کشمیر سے واپس آئے تو  
برطانوی وفد حالات سے مات کھا کر واپس جا چکا تھا، لیکن ملک  
کے سیاستدان اپنی اپنی بساط پر نئے مرے چن رہے تھے۔ کانگریس اور مسلم لیگ اقتدار  
کی شکست میں صرف تھیں۔

غیر ملکی حکومت کا بھتہا ہوا پر اس دو محفل نباہوا تھا کہ ۲۔ نومبر ۱۹۴۶ء کو میر طہیں کانگریس  
کے سالانہ اجلاس کے موقع پر سردار ولیجہ بھائی میل نے اپنی تقریر کے دوران کہا:  
«آج ۱۹۴۶ء کے حالات نہیں ہیں، کانگریس پہلے سے بہت زیادہ مضبوط  
ہے، زیادہ تو نہیں اور آسانی سے اپنے دشمنوں کا مقابلہ کر سکتی ہے موجود  
فرقہ رازہ رضا تی اگر ختم نہ ہوئی، تو ان لوگوں کو جن پر جملے کا خدشہ ہے میں

کوں گا کہ تلوار سے اپنی حفاظت کریں۔ مدد و ستائیوں کو چاہیے کہ وہ غنڈوں سے اپنی حفاظت کریں پولیس اور فوج پر اخصار نہیں کیا جاسکتا۔ تلوار کا جواب تلوار ہے۔ بیں لوگوں پر زیادہ زور دیا ہوں کوہ حفاظت خود اختیاری کے لیے طاقت کا استعمال کریں۔

میں عوام کو یہ مشورہ اس لیے دے رہا ہوں کہ مرکز میں اس وقت کوئی گورنمنٹ نہیں، انتقال اختیارات کے اس مرحلے میں حکومت مفلوج ہو چکی ہے۔

سردار ٹیلیل کی یہ تقریر کانگریس کی آئندہ پالیسی کی آئینہ دار تھی۔ اخبارات کے ذیلے جب یہ تقریر امیر شریعت تک پہنچی تو ان کے ذہن میں مدد و ارادوں کا سار الفتنہ کھج گیا، وہ پارٹی سے مشورہ کے بعد متحده پنجاب کے اصلاح میں دورے کے لیے کل کھڑے ہوئے۔

پنجاب میں ان دونوں مددوں میں جن سکھ اور اکالی پارٹی ایک ساتھ مسلمانوں جو بکے طریقہ استعمال کی مشق کر رہی تھیں۔ مدد و اسکے غنڈوں سے اور اکھاڑوں میں ونڈش کرتے ہندو محلوں کے سامنے آہنی دروازے لگادیے گئے۔ اس طرح اندروں خانہ مسلمانوں سے مقابلے کی پوری تیاری ہو رہی تھی۔ ریوالوں اور دستی بھوؤں سے قریباً تمام مدد و محلوں کو سلح کر دیا گیا تھا، لیکن جذباتی مسلمان جسے مسلم لیگ نے صرف اندروں سے لیس کیا تھا، آنے والے خطراں کے مدد و منصبوں سے نااشناختا۔ مسلمان ہمیشہ خوبی کی رو میں سانس لی اور محض تدبیر کے سہارے تقدیر بنانے کی کوشش کی ہے۔ حالانکہ قبول کی تقدیر۔ تدبیر نہیں ششیر سے بنتی ہے۔ امیر شریعت نے اس پر آشوب دو کوپنی بالغ نظری سے بھاپ کرنا تارے را ولپڑی تک کے مسلمان نوجوانوں سے کہا:

”عز من! وقت آگیا ہے کہ اپنے تمام مذہبی اور سیاسی اختلاف کو

جلگا کر صرف اپنی آبرو پچالے کی تدبیریں سوچیں۔ ہمایہ قومیں تمہارے  
مٹانے کی نکر رہی ہیں۔ سکھوں کے گور دوارے، ہندوؤں کے مندر  
جنگی قلعے بن گئے ہیں۔ سامانِ حرب سے لیس ہمایہ قومیں تمہارے  
خون کی پیاسی ہیں۔

میں نے گذشتہ تیس سال سے تمہیں ایک طرف انگریز کے خلاف  
اگسایا، تو دوسری طرف اپنے باندپر بھروسہ کرنے کا بحق بھی دیا۔ عزیز من!  
تمہیں یاد ہو گا کہ میں نے یہ بھی کہا تھا کہ اپنے اندر زندہ رہنے کی عملائیت  
پیدا کرو! قومیں جب قصاص لینے پر آتی ہیں تو لحاظ نہیں کرتیں، مگر تم نے  
میری ایک نہیں سنی۔ آخر وہی ہوا جس کا خطہ تھا

سبتو اپنا اپنا ہے جام اپنا اپنا

کئے جاؤ میں خوار و کام اپنا اپنا

یاد رکھنا اگر اب بھی تم نے فیصلہ کرنے میں مُوصیل کی تو دریا نے بیاس  
اور سلچ پانی کی بجائے تمہارے خون سے بہیں گے۔ جو کچھ میری نکا ہیں  
دیکھ رہی ہیں، دشمن جو منصوبے باندھ پہکا ہے۔ خدا نہ کرے، اگر ایسا ہوا تو  
پھر مسلمانوں تمہاری حضرت و آبرو کا خدا حافظ۔ وقت تمہیں محدث نہیں دے  
گا۔ اٹھوڑے حالات سے مقابیلے کے لیے کفن بروڈش بوجاؤ۔ اپنے گھروں  
میں جس قدر سماں حرب جیسا کیسا ہو جس کرو، اور اپنی حفاظت کے لیے  
کمر لستہ ہو جاؤ۔ یہ میری آخری گذارش ہے، اپھر خدا جانتے میں زندہ رہوں  
یا تم میں سے کوئی حالات کی نذر ہو جلتے۔ یہ وقت زیادہ لمبی چوتھی تقریباً  
کامیں کر میں تمہیں صبح تک بٹھاتے رکھوں، لیکن نہیں۔ جاؤ! اپنے  
اپنے گھروں میں جو کچھ میں نے کہا ہے اس کی تیاری کرو۔“

اس قسم کی تقریریں امیر شریعت نے پنجابی اور دو زبان میں پنجاب کے شہروں  
قصبیوں اور دیہاتی آبادیوں کے حام اجتماعوں میں کیں۔ اس کے ساتھ وہ محلوں میں  
خفیہ اجلاس بلاکر مسلمان نوجوانوں کو حالات و اوقات سے آگاہ کرتے ہیز محیر حضرات  
کو اکستے کہ وہ صوبہ سرحد سے اسلام منگو کر منگو کر نوجوانوں میں تقسیم کریں اور استعمال کی  
تریبت بھی سیکھیں، نوجی پیشزوں کی خدمات حاصل کریں تاکہ اسلام کے استعمال کی  
تریبت دے سکیں۔ جانشہزادہ مرسر جیسے مرکزی شہروں میں اسلام کی درآمد دسمبر ۱۹۴۷ء  
کے آخر تک جاری رہی۔ مجلس احوار کے ذمہ دار کارکن اور باعتبار مسلم لیگی اس ہم کام  
میں امیر شریعت کے محاوون تھے۔

**۱۹۴۸ء** میں سلطان حیدر خلی دالی میسور نے آزادی وطن کے لیے نیو یورکی  
حکمرانوں کے خلاف بوجہاد شروع کیا تھا، ۱۹۴۸ء کا سال اس فہم کا  
آخری سال تھا۔ ایک سو اسی برس کی طویل جدوجہد کے دوران محبان وطن کو غیر ملکی  
سامراج سے بردازنا ہوئے ہیں جن سنگلائخ دادیوں سے گذرنا پڑا، تاریخ کا ایک ایک  
درق اس خونچکاں داستان کو مستقبل کی امانت سمجھ کر سمیٹ پہنکا ہے۔ بڑانوی کی بینٹ  
کمیش آج جن جیلے بہانوں سے پاک و ہند کے راہنماؤں کو اپنی بساط پر لیے بیٹھا ہے  
یہ اس سمجھتے ہوئے چرانع کی آخری لوہے، جس نے ایک سو اسی سال بڑھیر پاک و ہند  
میں روشن رہ کر دلوں میں ایسی اندھیر گردی مچا دی کہ اس ملک کا تمدن ہی اپنارہ اور  
نر اخلاق!

پاک و ہند کی نئی دیواریں تحریر ہوئے کا یعنی سختہ ہو چکا تھا۔ ہندوستان کی تمام  
قویں اپنے اپنے حقوق کی نگہداشت میں چوکس نظر آ رہی تھیں۔ سکھوں کے یڈر  
گیانی کرتار سنگھ نے اس افراتغری میں ۱۲ جنوری ۱۹۴۸ء کو ایک پرلیس بیان میں  
اعلان کیا:-

«وزارتی مشن کی سکیم کے مطابق جلد ہی گروپ اسٹبلیان قائم ہو رہی ہیں۔ میں ان اسٹبلیوں میں مسلم میگ کی اکثریت ہو گی۔ اور حقیقت یہ ہے کہ ایسے گروپ بناؤ کر پاکستان کا اصول تسلیم کر دیا گیا ہے، ان حالات میں ہندو اور سکھوں کا مغاداسی بات میں ہے کہ وہ اپنے لیے ایک الگ صوبے کا مطالبہ کریں۔»

پاک و ہند کے دوسرے سیاسی حلقوں کے علاوہ احرارِ علقوں میں یہ بیان ڈبی سخنی خیز نظریوں سے پڑھا گیا۔ سکھوں کے اس بیان سے تقسیم در تقسیم کا شہر ہونے لگا۔ چنانچہ احوال نے درگنگ کمیٹی کا فوری اجلاس طلب کیا۔ جس نے ۲۴ مارچ ۱۹۴۷ء کو لاہور میں جزوں کا اجلاس منعقد کرنے کا فیصلہ کیا۔ ہندوستان کے حالات روز روپ بدستے بدتر ہو رہے تھے۔ یہ بھریں لندن پہنچیں تو ایوان برطانیہ سے ۲۶ فروری ۱۹۴۷ء کو ایک اعلان شائع ہوا۔

«عبوری کامبینے میں کوئی سافری رہے اور کوئی سائز رہے اس سے متعلق ہمارا جواب یہ ہے کہ ہم خود (برطانیہ) جوں ۸ مہینے تک یعنی زیادہ سے زیادہ اٹھارہ ماہ کے اندر ہندوستان سے اپنا ہاتھ کھینچ لیں گے اہم پختہ ہیں کہ یہاں سے رخصت ہوتے وقت حکومت کسی ایسی ادارے کے سپرد کر سکیں، جو کامبینے مشن پلان کے مطابق باہمی سمجھوتے سے قائم ہو۔»

برطانیہ کے اس اعلان نے حالات کو مزید پریشان کرنے میں کافی مدد دی۔ ان دونوں ہندوستان بے یار و مدد گار محتا۔ تو اس کا کوئی دارث اور نہ ہی اس پر کسی کا راج محتا۔ ۲۴ مارچ کو پنجاب کے وزیر اعلیٰ سر خضر حیات ٹوانے نے اپنے عمدے سے استغفار دے دیا۔ ۲۵ مارچ کو مسٹر تار اسٹنگھ نے پنجاب اسٹبلی ہال سے باہر کر پان کو بے نیام

فضایل مراتے ہوتے اعلان کیا۔

”جو انگے گا پاکستان! اس کو دین گے قبرستان“

تاراسنگھ کے ان الفاظ کی تائید ہندو رہنماؤں نے کی۔ تیجہ یہ ہوا کہ اسی شام امر تسریں سکھوں اور مسلمانوں کے درمیان خونریز فساد کی ابتداء ہوئی۔ حضرت امیر شریعت اس وقت امر تسریں موجود تھے۔ حالات کا رخ و یکھ کر ملے کے تمام فوجوں کو اپنے گھر میں جمع کیا اور انہیں اپنے گھروں کی حفاظت کے لیے تیار رہنے کی تلقین کی اور خود ان کے ساتھ تام رات تلوار سے مسلح پہرہ دیتے رہے۔ دوسرا سے دن بھی ایسا ہی ہوا اور رات بھر تھے درد کی محیت میں گلوالی گیٹ سے باہر اجس کے قریب ہی سکھوں کا مرکز تھا، پھر دار رہے۔ آخر ۶۔ مارچ کو امر تسریں کرنیوں کا دیا گیا۔

تقسیم پنجاب کی مخالفت سکھوں کے ۱۳ جنوری والے اعلان کے بعد مجلس احرار اپنے اجلاس میں تقسیم پنجاب کی شدت سے مخالفت کر چکی تھی کہ ۱۹ مارچ کو لاہور بریڈ لے ہال میں پنجاب سولنسٹ پارٹی اور مجلس احرار کا مشترک اجلاس ہوا اجس میں حضرت امیر شریعت نے تقسیم پنجاب کی مخالفت میں دو گھنٹے تک اپنے دلائل دیے اور اپنے خدشات کا از سر نوا اطمکار کیا، اور مسلم لیگ پر زور دیا کہ وہ پنجاب کی تقسیم کو کسی صورت میں بھی منظور نہ کرے درہ مشرقی پنجاب کا مسلمان تباہ ہو جائے گا۔ آنزو ہی ہوا اجس کا خدر شہ تھا۔ پنجاب کے فسادات کی اڑلے کر کا نگس نے اعلان کیا۔

”پنجاب اور بنگال کی تقسیم ناگزیر ہے“

ہندو ہما سمجھا اس کے لیے پہلے سے تیار تھی، گوکار مصی جی نے اس اعلان کی مخالفت کی، یکن واقعات اس قدر تیزی سے آگے بڑھ رہے تھے کہ نہ حکومت ہی سچی اور نہ لیڈر ادونوں سیکار ہو چکے تھے۔ ایسی افتخاری کے دو یہی مارچ (۱۹۴۷ء) کو لاہور میں مجلس احرار کی جزا کو نسل نے ایک ہزار سے زائد نمائندوں کی موجودگی میں

سردارہ بحث کے بعد حسب ذیل تاریخی قرارداد منظور کی ہے:-

و پنجاب کے حالیہ فسادات میں وحشت و بربست، الوٹ مار، آتش زدگی، قتل و خونزیزی وغیرہ جو انہم کا سیلا ب جس پرے پناہ تیزی کے ساتھ برداشت کار آیا اور جس باقاعدگی سے اس خانہ جگی کو ہوا دیشے کے لیے صوبہ کے مقتنعہ اور زمدادار غیر مسلم افراد اور جماعتیں نے اس میں حصہ لیا، اس کی روشنی میں مجلس احرار اسلام مہد کی یہ سختہ رائے ہے، کہ یہ انسانیت سوز تصادم پڑھانوی استھان کے حالیہ اعلان کا بدیہی نتیجہ ہے، جس میں قطعی طور پر مہدوستان کی زمام اقتدار کو منتقل کرنے کا فیصلہ کیا گیا ہے اور جس کے باعث صوبے کی غیر مسلم اقیتوں نے انتقام اختیارات سے پیشتر ہی جزو تو زیر سے ایسی کیفیت پیدا کرنے کی کوشش کی جس سے ستم کر صوبے کی اکثریت اپنے جائز اور آئینی حق کے استعمال سے فاصلہ اور مجبور ہو کر رہ جاتے، اور صوبے کا اقتدار آسانی کے ساتھ غیر مسلم فاطمانی قوتوں کے قبضہ و تصرف میں منتقل ہو سکے اچانکہ خضر وزارت کے مستعفی ہونے کے فوراً بعد ڈاکٹر گوپی چند بھارگو، سردار پرتاپ سنگھ کریپل مہبر کانگرس و کنگاک مکیجی، چودھری ٹرشن گوپال دت، چودھری لہری سنگھ، سید یحییٰ سدر شان اور مسٹر یشیال خازن پنجاب کانگرس مکیجی جیسے کانگرسی رہنماؤں نے قومیت متحده کے بلند بانگ دھونی کو پس پشت ڈال کر مسٹر تار سنگھ اور گیلی فی کر تار سنگھ جیسے اکالی رہنماؤں سے گھٹ جوڑ کیا، اور انگریز گھوٹ کس کریہ اعلان کرتے ہوئے نہ شرماتے، کہ ہم قسمیت پر صوبے میں مسلم اکثریت کو اس کے جائز حق سے محروم رکھیں گے اخواہ اس سے دبئے کے امن اور انسانی جانوں کو کتنا ہی انعامان کیوں نہ پیچے

واضح رہے کہ یہ صورتِ حال اضطراری نہیں بلکہ پہلے سے طے شدہ سکھوں اور سازشوں کا بینیٰ تدمیر ہے جن کا علم ملک کو پہلے پہل اس وقت ہوا تھا، جب ماسٹر تاراسنگھ نے گورنمنٹ ہند اور برطانوی حکومت کو تسلی دینے کے لیے روزنامہ "اجیت" کے "کلخی و حرمہ" میں مورخ ۱۰ جنوری ۱۹۴۵ء کو ایک تو صبحی مضمون اپنے نام سے پھیپھوایا تھا۔ اس سے ایک طرف تو ماسٹر صاحب کا مقصد یہ تھا کہ ان کی پارٹی کے متعلق انگریز و شمنی کے ازامات کی تردید ہو جائے، اور ساتھ ہی ہندو فسطختی کو یہ لیقین دلایا جائے کہ اکالی سورماوں نے ہمارا جہ پیارا کی امداد سے سکھوں کو بندوقوں وغیرہ سے مستحکم کر لیا ہے، اتنا کہ انگریز کے ملک چھوڑنے پر پنجاب سے مسلمانوں کو بھی زبردستی بے دخل کر دیا جائے۔ دوسری طرف ہندو فسطختی کے عزم کا ذمہ دار اعلان اس وقت ہوا جب میرٹھ کا انگریز کے مشترک پیٹ فارم سے ہمارا کرٹھ مکتبیش اکلنڈ اور تو اکھلی کے انسانیت سوز فسادات کے سلسلے میں ایک طرف تو اشتھریہ سیوک سنگھ کی بھیما نہ کارروائیوں پر پردہ ڈالنے کے لیے صدر کا انگریز نے حائیئد کر دہ ازامات کو مذاق میں اٹا دیا اور دوسری طرف کا انگریز کے نفس ناطقہ سردار ٹپیل نے فسطائی گرج میں اعلان کیا کہ مخالفین کو تلوار کا جواب تلوار سے دیا جائے گا، جس کے بعد ملک کے ایک سرے سے لے کر دوسرے سرے تک اکالی سیناڑ اور اشتھریہ سیوادل کی تنظیم کا کام باقاہدگی کے ساتھ شروع کر دیا گیا۔ مجلس عاملہ کی رائے میں پنجاب کے حاصلہ فسادات بھائی خیر مسلم فسطختی سازش کا قدرتی نتیجہ ہیں، جس کا مقصد مخصوص غیر مسلم اقتدار کو بڑھال

مک پر مسلط و قابض کرنا ہے، خواہ اس کے حصول کے لیے جنگ کے ہونناک سیلا بہی سے گزرنما پڑے۔ خاہیر ہے کہ اس صورتِ حال کو کوئی بھی ذمہ دار جماعت جسے مک میں آبر و مندا نہ اور مصفاو زندگی سپر کرنی پوچھی برداشت نہیں کر سکتی۔

مجلس احرا رہمیت سے ملت کی سرمایندی اور آزادی وطن کی حامی رہی ہے، اور اس کے حصول کے لیے ہر قسم کی تربانی اور آبر و منڈ اشتراک و تعاون کی داعی چلی آتی ہے۔ اب جبکہ حکومت کے انتغال اقتدار کے اعلان سے غیر مسلم فسطانی قوتیں کامگروں کی مشترک وطنی روایات پاپیسی کو نظر انداز کرتے ہوئے اس کے اندر اور باہر حصول اقتدار کے لیے عربیاں طریقے پر برسر کار نظر آتی ہیں۔ مجلس عاملہ تمام مسلم جماعتوں کو توجہ دلاتی ہے کہ وہ اس نہایت نازک مرحلے پر سیاسی اختلافات کو نظر انداز کرتے ہوئے مشترک دشمن کی جارحانہ سرگرمیوں کے مقابلے کے لیے زیادہ سے زیادہ ایک دو مرے کے قریب ہوں، تاکہ ملت مسلم کے ننگ و ناموس اور مستقبل کی حفاظت کی جا سکے۔

مجلس عاملہ کو اگرچہ پنجاب کے حالیہ فسادات میں انسانی مال و جان کے انتلاف کا دلی رنج ہے، جس کی تلافی عرصہ تک نہیں ہو سکتی۔ پھر بھی مجلس عاملہ ان مسلم و غیر مسلم افراد کا شکریہ ادا کرنا اپنا فرض سمجھتی ہے جنہوں نے سماکی اور بربریت کے اس دور میں جب انسان نسائیت کے دائرے کو تار تار کر چکا تھا جن ہم سائیگی اور انسانی اخلاق کو سنبند رکھا اور عورتوں، بچوں اور ان کے متعلقین کو پینا ہیں دیں۔

مجلس احرا راسلام کی مجلس عاملہ جملہ رضا کاران احرا اور کرکنان

ہمدردان احرار کو بھی مبارک باد دیتی ہے کہ انہوں نے ہر جگہ امن کی بجائی اور مظلومین کی خدمت کے فرائض تابع تھا امکان پر قسم کے خطرات اور حوصلہ فکن واقعات کے باوجود جو انفرادی کے ساتھ ادا کیے اور عجیس توچ رکھتی ہے کہ وہ اس نیک کام کو زیادہ سے زیادہ تیزی کے ساتھ جاری رکھیں گے۔ اس کے ساتھ ہی انہیں یہ بھی واضح کر دینا چاہتی ہے کہ ملت اسلامیہ بھی تکم خطرے سے محفوظ نہیں ہوتی اس لیے جہاں تک نہ کن ہو جو شش احرار اسلام کی تنظیم میں بیش از بیش سرگرمی کا انعام کیا جائے اور اپنی اپنی جگہ دیگر اسلامی چاعنوں سے اشتراک و تعاون سے اس نیک مقصد کے حصول کے لیے کوششیں جاری رکھیں۔ واضح رہے کہ ابتلاء آزمائش کے اس نازک ترین دور میں ملت اسلامیہ کی حفاظت ہمارا اولین فرض ہے، جس کی بجا اوری کے لیے سیاسی اختلافاً بہ نوع سدی را نہیں بننے چاہیں ॥

**عطاء اللہ شاہ شہید کرد ولیے گئے**

ایک طرف برطانیہ ہندوستان کو آئین کے ذریعے اس کے حقوق منتقل کر رہا تھا، تو دوسری طرف غیر آئینی سرگرمیاں اس قدر تیز ہو چکی تھیں کہ انسان انسانیت سے ماوراء ہو کر اسی حکتوں پر اتر آیا کہ خون انسانی کی ارزانی سے انسانیت کا دامن پہنچنے کے لیے داغدار ہو کر رہ گیا۔ اس پہنچانی دور میں دائرہ لارڈ ڈیول کی نکاحی کے بعد ۲۲ مارچ ۱۹۴۷ء کو لارڈ مونٹ بیٹن نے بطور دائرة اپنے عمدے کا چارج لیا اور ساتھ ہی واقعات تیزی کے ساتھ آگے بڑھنے لگے۔

امیر شریعت ان دنوں اپنے بال کچوں سمیت لاہور میں قیام پذیر تھے مشرقی پنجاب سے اجڑ کر آنے والے لوگوں کی خون آشام داستانیں سن کر اس قدر پھر دل

ہو گئے تھے کہ تمام دن دفتر میں خاموش بیٹھے رہتے، نہ کسی سے بات کرتے، نہ کوئی مشورہ ہی دیتے۔

جو آدمی اپنے وجوہ میں خود ایک انجمن تھا، جس کی مسکراہٹوں سے بھار دل کا جو بن نکھر تارہ، جس کے ایک بول پر سینکڑوں خاموشیاں رقص کنے تھیں، انسان کے بکڑے ہوتے چلنے آج اسے پھر کی تصویر بنادیا تھا۔

اپریل اور مئی کے میانے اسی پر آشوب طریق سے گذرے کہ ۲۰ جون، ۱۹۴۷ء کو متحده میڈیوستان میں برطانیہ کے آخری غماضت سے لارڈ مونٹ بیٹن نے مسلم لیگی اور کانگریسی رہنماؤں کے مشورے پر حکومت برطانیہ کا وہ تاریخی اعلان کیا جس کی رو سے بر صیغہ کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا گیا، اور ساتھ ہی پنجاب اور بنگال کی تقسیم پر بھی اپنی ہر شبیت کر دی۔ اس کا تیجہ یہ ہوا کہ سکھوں اور میڈیوؤں نے وہاں کی اقلیتی آبادی کا قتل عام شروع کر دیا۔ انہی دنوں ۱۲۔ ۱۳ اگست کو امر تحریر کے اہل حدیث رہنماؤں مولیٰ شناہ اللہ کے رہ کے مولوی عطاء رائے اللہ کو میڈیوؤں نے اپنے محلہ میں گولی مار کر شہید کر دیا۔ لیکن اخبار میں یہ خبر چھپی اک سید عطاء رائے اللہ شاہ بخاری کو امر تحریر میں شہید کر دیا گیا۔ اس خبر نے پنجاب اور سارے میڈیوستان کو پر لشیان کر دیا۔ چنانچہ چنیوٹ کے مکال اللہ دنہ بلوچ نے اس خبر کی تصدیق کے لیے اپنے ایک عزیز کو لاہور بھیجا۔ جیسے ہی اس نے شاہ بھی کو دفتر میں سلامت پایا وہ بانع بازع ہو گیا، اور اس نے دوستوں کی نقی کے لیے ایک شریعت کے ہاتھ کی تحریر چاہی۔ آخر امیر شریعت نے ٹرے امار کے بعد ۲۰۔ ۱۳ اگست کو مکال اللہ دنہ کے نام حسب ذیل خط تحریر کیا۔

لاہور۔ ۲۰۔ اگست ۱۹۴۷ء

عزیزانِ من نذر محمد و مکال اللہ دنہ!

اسلام علیکم۔ میں اپنے اہل دعیاں اور دوستوں سمیت خبریت سے

ہوں۔ مارچ کے میئے سے لاہور میں ہوں۔ اب خان گڑھ صلح منظفر گڑھ میں نواب نصراللہ خاں کے یہاں چلا جاؤں گا۔ الودہ کریا ہے۔

امر تسلیم کل تباہ ہو چکا ہے، اور آئندہ مسلمانوں کے وہاں آیا وہ نہ کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔ اس وقت ایک لاکھ کے قریب مسلمان لاہور نہ بخچکا ہے، اور اب فیروز پور، سیاپور وغیرہ کی آمد شروع ہو گئی ہے۔ مشرقی پنجاب کا مسلمان اس وقت تباہ ہو چکا ہے اب تک ہو رہا ہے۔

سکھ قوم کی خاشت کو انگریز کی اور ہندو کی تائید حاصل ہے، اور وہ تباہی چھار ہی ہے، اور نہ جانے کب تک یہ سلسلہ باقی رہے۔ میرا ایک مکان خاک میں مل چکا ہے، دوسرا جس میں میں رہتا تھا، ابھی تک تو موجود ہے۔ میری زندگی کی ساری کمائی یعنی میری ساری کتابیں اور سامان زندگی دہنہ ہے۔ اللہ کے حوالے ہے ما بھی تک کوئی صورت سامان برآمد کرنے کی نظر نہیں آتی۔ پہلے بھی فقیر ہی تھا، لیکن اب سرچھانے کی جگہ بھی نہیں ہے، وحاظتے نیحر سے یاد کریں۔ ملکی حالات اتنے خراب اور خطرناک، ہبیت ناک ہیں کہ ان سطروں میں بیان نہیں ہو سکتے۔ میں انشاء اللہ تعالیٰ کل کراچی میل سے مدنان کی طرف روانہ ہو جاؤں گا۔

زندگی رہی تو آئندہ ملاقات پر باقی ہوں گی۔ والسلام دشمنوں اور عزیز دل کو سلام و دعا۔ (ستیدہ عطا اللہ شاہ)

مندرجہ بالا خط سے خاہر ہوتا ہے کہ امیر شریعت تقسیم مکہ کے بعد دو نما ہونے والے واقعات سے کس قدر تناثر تھے۔ حالات نے انہیں اس حد تک

رئیس القلب کر دیا تا کہ ذرا ذرا سی بات پر آنسوؤں کی جھٹپتی باندھ دیتے۔ اپنے علمی افہام کے متاثر ہونے کا تو انہیں زندگی بھرا حساس رہا۔ جب کبھی مسائل پر بحث پھرلتی تو فوراً ان کا فہم اپنی امر تسلیم رکھ لے جانے والی لائبریری پر جاتا اور ساتھ ہی سرد آہ بھر کر خاموش ہو جاتے۔

اچھی کتاب اور اچھا رفیق دور رواں میں کھا ملتے ہیں۔ زندگی میں ان کا بھرپور جانشینیت سے زیادہ وزنی ہوتا ہے، ایشوریکہ پہلو میں حساس دل ہوتا ہے۔ ۱۹۴۷ء کے انسانیت سوز و اتفاقات نے زندگی کی تمام عبارت کو اس بڑی طرح پر لشان کیا کہ ایمیر شریعت جیسا خود دار انسان بھی دل و نظر پر قابو نہ رکھ سکتا۔

عورت کی عظمت بھی مذہب کے تقدیس سے والبتہ ہے۔ جب انسان نے مذہب کی دیواروں پر کھڑے ہو کر عورت کا نیلام شروع کر دیا، تو مذہب کی پاکیزگی کوئی کرم کر محفوظ رہ سکتی ہے۔ سال ۱۹۲۷ء میں انسان نے اپنی ضرورت کے لیے جن نقشوں کو آدمی کے ہوس سے خوبصورت بنانا چاہا، انہی نقشوں کی لکھروں پر سے انسان کے اپنے پسلنے کا احتمال بھی تھا۔ ایسی ناپایدار عمارت کی خوبصورتی نکاہوں کو سکون تو دے سکتی ہے مگر دلوں کی تسلی نہیں کر سکتی۔

ایمیر شریعت، جس نے زندگی بھر عظمت آدم کا احترام کیا تھا جب وقت کے سوڑ پر پہنچا، تو آپ سے باہر ہو کر کہہ اٹھا سے

تو نے یہ کیا غصب کیا، مجھ کو بھی رسوا کر دیا  
بیس ہی تو ایک راز تھا سینہ کا نہات میں

خان گڑھ میں قیام | مارچ سے جولائی ۱۹۴۷ء تک ایمیر شریعت لاہور میں رہے اور اگست کے آخری بیفتے بچوں سمیت صلح منظفر گڑھ کے ایک گاؤں خان گڑھ پلے گئے۔ اس علاقے کے رہمیں نوابزادہ نصراللہ خان ان دنوں

آل انڈیا مجلس احوار کے ناظم اعلیٰ تھے۔ اللہ تعالیٰ نے بہت کچھ دے رکھا ہے۔ وہ امیر شریعت کے میزبان تھے۔ آموں کے باع جو اس ضلع کی خصوصیات ہیں، امیر شریعت کے لیے اپنی تمام بہاریں لے کر حاضر تھے۔ گھر کامان، شب دروز خدام کی حاضری نے گواہ امیر شریعت سے اجنبیت چین لی تھی، لیکن دل کا سکون یہاں بھی بیگانہ رہا۔ یہاں سے ۲۴ دسمبر، ۱۹۴۶ء کو صدر مجلس احوار کے نام امیر شریعت نے حسب ذیل تاریخی خط لکھا، جس کی بناء پر مجلس احوار کی آئندہ پالیسی وضع کی گئی۔

خان گڑھ - ۲۴ دسمبر، ۱۹۴۶ء

براور محترم ماسٹر جی! السلام علیکم

لہٰذا کی میٹنگ میں حالات کی وجہ سے تباہیک نہ ہو سکا۔ اس کے بعد ہماری آہستہ آہستہ بڑھتی گئی اور آخر غائب آگئی، نتیجہ یہ ہے کہ اس وقت نشست و پڑھاست بھی آسانی سے نہیں کر سکتا۔ تفصیل کیا لکھوں کیا گزری؟ پھر محسن اور جمیں ہمارے گئے اور ایک وقت ایسا بھی آگئا کہ ہم محسن سے محتظر ہی دیر کے لیے ہاتھ دھوبیٹے، بغیر اہل تعالیٰ نے کرم کیا، اب اس کی حالت اچھی ہے لیکن نہیں بہت کمزور ہے اور بخار میں مبتلا ہے۔ رات نہیں سالم ہے سخت بخار میں تھی۔

یہ ہے میرا مختصر ساخت ناس وقت میں اپنے بچوں کی خدمت کے قابل بھی نہیں اور گھر میں کوئی دوسرا شخص بھی نہیں، بوجو پرست احوال کر کے اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی سوار نہیں۔ حسنا اللہ و نعم الو حیل

لہ اعظم تاج الدین الصاری جوان دنوں مغلیں مرکزی کے صدر تھے گہ امیر شریعت کے طبقے سے چھوٹے صاحزادے تھے سب سے چھوٹے صاحزادے تھے سب سے چھوٹے صاحزادے۔

لہستان میں آپ کے اجلاس کو کامیاب دیکھنا چاہتا ہوں۔ چند باتیں لکھ دیتا ہوں۔ اگر پنجاب کو لپنڈ ہوں تو مبتر ہے۔

۱۔ یگ سے ہماری سیاسی کشمکش ختم ہو چکی ہے اور انگلیشن کے ساتھ ہی ختم ہو چکی تھی۔ اس وقت یگ قوت حاکم ہے۔ مسلمانوں نے اسے بنایا اور قبول کر دیا ہے۔ پاکستان نہ صرف مسلم یگ کا بکھر کا نگر س کا تقسیم پنجاب کے اضافے کے ساتھ تسلیم کردہ معاملہ ہے، جس پر حضور برطانیہ کی مرثیت ہے۔ اس میں صرف مسلم یگ کو بدف ملامت بنانا آئیں شرافت سے بعید ہے۔ اگر اچھا کیا تو کا نگر س اور یگ دونوں نے، اگر برا کیا تو دونوں نے۔ اب پاکستان بن چکا اور تقسیم پنجاب کو کا نگر س نے پیش کر کے مسلمانوں سے پاکستان کی بہت بڑی قیمت ادا کرائی اور کل رہی ہے۔ ابھی زبانے کب تک مسلمانوں کو سودا دے سوادا کرنا پڑیکا۔ میری آخری راستے اب یہی ہے کہ ہر مسلمان کو پاکستان کی فلاح بہبود کی۔ امیں سوچنی چاہیں، اور اس کے لیے عملی اقتداء مٹھا ناچاہی۔

مجلس احوار کو ہر نیک کام میں حکومت پاکستان کے ساتھ تعاون کرنا چاہیے، اور خلافت شرع کام سے اجتناب۔ اصلاح احوال کے لیے ایک دوسرے سے مل کر "الدین نصیحتہ" پر عمل ہونا چاہیے۔ یہ ارشاد ہے حضور ﷺ کا۔

۲۔ مجلس کا قیام و تباہ بہر حال ایک شرعی امر ہے، تبلیغ احتجاج و در تفہیم رسومات قبیحہ، اعلان ٹھے کلمۃ الحق، اعلان و بیان ختم نبوت و اطمینان فضائل صحابہ و اہل بیت و صوان اللہ علیہم اجمعین مجلس کے فرائض میں سے ہیں۔ خصوصاً اس دورِ ادینی میں جس س انسانی کی تمام مشکلات

کے لیے شریعت محمدیہ علی صاحبها الصلوٰۃ والسلام کو ہی بطور حل پیش کرنا ہمارا وہ فریضہ ہے کہ اگر ہمیں دارورسن ناک بھی رسائی ہو جائے تو الحمد للہ - اس لیے مجلس کے قیام بقاکی بہرحال کوشش رہنی چاہیتے اگر دوستوں کو یہ باتیں محقق و مدلل نظر آئیں تو ان بنیادوں پر آئندہ زندگی کی حمارت استوار کریں، اور نہ جیسے ان کی مرضی، میں کسی کی راہ میں حائل نہیں، اب میں تھک گیا ہوں۔ ورنہ مفصل بھی لکھ سکتا تھا۔

غريب الدبار - سید عطا اللہ شاہ بخاری -

## پنجی کی وفات

انسان اور مصائب کے رشتہوں پرستے صدیاں گذر چکی ہیں کبھی انسان غالب آ جاتا ہے، کبھی مصائب انسان کو زیر کر

یلتے ہیں، لیکن دنوں کے تعلقات میں بال برا بر خیج حائل نہیں ہوتی۔

امیر شریعت عوام کی کہانیاں سنتے سنتے خود مصائب کا پہاڑ بن کر رہ گئے۔ ابھرے ہوئے دلوں پر غموم کارین بسیرا، مسکراتی رہنے والی آنکھوں میں آنسو، سرخ و سفید چہرے پر موت کے دبھے۔ امیر شریعت کا ان دنوں ایسا ہی حال تھا کہ فروری ۱۹۴۸ء کو عزیزی سالمہ کا انتقال ہو گیا۔ محصول کچی جونغم کی اندھیری رات میں گھر کا پرانع اور سوگوار دلوں کا گھلونا تھا۔ اس کی موت نے شارے گائف میں صفتِ اتمم بھجا دی۔

نخنی سالمہ اس اعتبار سے خوش نصیب رہی کہ باپاس کے جنائزے میں شرکیت تھا، اور نہ اس سے قبل امیر شریعت کی دو سماں فوت پوئیں تو وہ جلجنوانیں بیٹھے۔ پاکستان ۱۹۴۷ء ہوا تو مہندستان تقسیم ہو چکا تھا۔ ایک ہی دصرتی کی کوکھ سے جنم یعنی دالے لادے بیٹوں نے اپنی آشاؤں کے لیے ماں کو دو حصوں میں بانٹ

یا۔ آہ! انسان کتنا خود غرض ہے۔

انسان نے یہ سارا تشا شار دیکھا۔ زمین کے ذرات انسانی گناہوں سے رزہ بزندام ہو گئے۔ لیکن خلافت ارضی کا وارت تحفظ شاہی کی طلب میں ایسا کھویا کہ دامن یزدان کی سجائے اشارہ ابليس پر قص کرنے لگا اور اسی طرح ۱۹۲۰ء کے اپنے جنوں میں گزشتہ سال کی خون آشام تاریخ لے کر منودار ہوا، شفق اپنے دامن سے خون پھوڑ رہا۔ انسانوں کی بیگو روکن لاشوں نے درندوں کو بھوک سے بے نیاز کر دیا تھا۔ فطرت جزان بھی کہ شاید انسان کا انسانیت سے علیحدگی کا یہ آخری سال ہے، مگر نہیں۔ ۵  
یہ کہہ رہی ہے پیٹ کرنگاہ یا راجھی!  
زمانہ اور بھی بدلتے گا ایک بارا بھی!

امیر شریعت ۱۹۲۱ء میں برطانوی سامراج سے اپنے وطن کو آزاد کرنے کے لیے جذبات کا ایک لاڈ سیٹھے میں نے کرنکے تھے۔ ۱۴۔ گست ۱۹۲۳ء کو جب یہ مراد برآئی تو بھانی کے ساتھ ساتھ جذبات کی آگ بھی رھوں دے رہی تھی، وہ جس پورے کو خون کی آبیاری سے شمارا درد پھینا چاہتے تھے، جب اس پر بار آئی تو اسے کانٹوں نے گھیرا ہوا تھا۔ باونیسیم مرتبہ تکتی رہ گئی، مگر باوسوم کے یتربھوکوں نے گل بوٹوں کی تمام پیاس خزان کے ہوا لے کر دیں۔

اس سال امیر شریعت اپنی عمر کے تادن برس گزار رہے تھے بہت جا ب رے چکی تھی۔ دامت ساقعہ پھوڑ گئے تھے، پھرے پر عمر فتح کی گلڈنڈیاں گزرے ہوئے دنتوں کو پکار رہی تھیں۔ جن آنکھوں میں بلاکی چمک تھی وہ خشک ندی نالوں کی طرح اوس دکھائی دیتی تھیں۔ ہاتھوں میں توار اور کلماء طبی کی جگہ معمولی چھڑی نے لے لی تھی۔ آنکھوں پر عینک خمیدہ کمر کے ساتھ چھڑی کے سماں سے امیر شریعت ب بازار سے گزرتے تو یوں لگتا جیسے دیکھ کھائی ہوئی گذشتہ

بریج صدی کی تاریخ گذر رہی ہے۔

جس کی آواز سے ایوان افغانگ میں زلزلہ آ جاتا تھا، ۱۹۴۱ء کے حادثات نے اسے اس قدر مضمحل کر دیا کہ وہ پنجاب کے دورافتادہ گاؤں (خان گڑھ) میں بیٹھا پنی آواز کو ترس رہا تھا۔

درود گردہ کی تکلیف کا آغاز بھی اسی دنوں ہوا۔

قریبًا ایک سال خان گڑھ ناموش رہنے کے بعد اپریل ۱۹۴۰ء کو امیر شریعت رضا کاروں کے اصرار پر ملتان آئے اور جلسہ عام کو خطاب کرتے ہوئے کہا:-  
 «میرے بزرگو اور عزیز و ... ایک سال کا عرصہ ہو گیا کہ میں نے کسی اجتماع میں تقریباً نہیں کی۔ اب بھی خدا شاہد ہے کہ بادلِ خواستہ اٹھ کر آیا ہوں، اس ڈر سے کہ رضا کار نہ ارض نہ ہو جائیں۔ ورنہ قریباً نہیں سال سے جو کچھ میں نے آپ سے کہا اگر اسی کو سمجھ لیتے تو کافی تھا۔ لیکن میری تو کوئی سنتا ہی نہیں۔ میرا تو شکاری کتے کا ساحال ہے جو شکار کو دیکھ کر مہوتکتا ہے، کیونکہ وہ جو کچھ اپنی آنکھ سے دیکھتا ہے، اسی کی آواز لگاتا ہے۔ وہ دوڑتا ہے، کوڑتا ہے، پھرلتا ہے، پھر دکتا ہے کہ شکار سے لپٹ جاؤ، اور بھونکت ہے کہ اپنے ماں سے اس کی خبر کر دوں۔ اسی طرح میں دیکھ رہا تھا شکار کو اور تمہارے دروازے پر جھوکا جس دروازے پر گیا اسی نے لاٹھی ریس کی دبے ایمان سونے نہیں دیتا، حالانکہ جو کچھ میں دیکھتا ہوں، اسی کی صد الگاتا تھا۔

عزیز امیری صحت خواب ہو گئی ہے، کیونکہ میں نے حسین و جیل دیا ابڑتی دیکھی ہے۔ دلکش دلفریب دنیا، اچھی دنیا، بُری دنیا، محرز زرگ، محرز بیٹیاں، عصمت مآب بیٹیاں، سب ابڑے اور ہم سب کے ساتھ ابڑتے

وہ اجڑ سے تو میں بھی اجڑا، اور سب ایک ساتھ اجڑ سے سخن بڑھ کیا حال تباوں کیسے تباوں؟ اگر کسی کا حال مجھ سے بہتر ہو تو تباو؟ اللہ جانے کس پر کیا گزری؟

اس وقت یہاں مزا کے طور پر کھڑا ہوں ارضانکاروں نے مجھے مزا دی ہے، اور میں نے اس مزا کو قبول کر لیا ہے، تقریر کا لاروہ نہ خطا اور نہ ہے، بس یونہی دو ایک بائیں کرنے آیا ہوں ۔ صحت تباہ ہو گئی ہے اور اصل ساری بات صحت پر ہوتی ہے۔ دیکھنے کو بوڑھا ہوں آپ کے درمیان، مگر کفر کے لیے ویسا ہی توانا، کفر کے لیے تو ان مجھ سامان نے آج تک نہیں جنا۔ یہ صیغی ای پیری ادھر تم زور آور اور حبب یہی چاہا پکڑ کر میدان میں چھوڑ دیا۔ تم دعا و تسب بھی خوش۔ ہم تو اسی میں خوش ہیں، جس میں آپ کی خوشی ہے۔ ہماری اپنی تو خوشی رہی ہی نہیں۔ اب تو اپنا حال یہ ہے اللہ کو خوش کروں یا نہ کروں، مگر تم کو ناراضی نہ کروں۔ تمہارے لیے میں اگر جہنم میں چلا گیا تو کیا ہوا اپریمرے جانے سے تم تو خوش رہتے ہو نا۔ جھنی ایں سیدھی سی بات ہے کہ اگر ایک شخص کے جہنم جانے سے قوم یا ملت بچ جائے تو ایسا کام سمجھاں و اللہ اہم سمجھیں گے کہ یہ بھی تیرے لیے کر دیا۔

بیماری کی وجہ سے اور کچھ ایسی یاد کی وجہ سے وہی نقشے، دہی گھیاں وہی زمانہ، وہی کوچھے اور ہی بانع وہمارا جب یاد آتے ہیں تو دل بیٹھنے لگتا ہے۔

تو میں یہ فرض کر رہا تھا کہ ارضانکاروں کا ڈر تھا جو حاضر ہو گیا ہوں ان رہنمیں کیس کے بھائی مجھے چھوڑ دو۔ میں اب نہیں یوں سکتا۔ ممکن ہے دوں دو تک ایسا آجائے کہ میں خود خل اٹھوں۔ مگر انہیں سمجھا سے کون؟

بھی کی بات ہے، اب وہ بولنے نہیں دیتا۔ تین سال پوتا رہا ہوں، اب خدا سے دعا ہے جس نے تیس سال بولنے کی توفیق عطا کی کہ اب نہ ملواتے۔

ابھی جو مولانا خلام خوث اور ماسٹر تاج الدین آپ کے سامنے کہ گئے ہیں، مجھے بے چین کرنے کے لیے اتنا ہی کافی ہے۔ تم راہ سرد بھر کر کہہ کر بھی محبوں جاتے ہو اور اپنا یہ حال ہے کہ نہ کہا بھولتا ہے اور نہ کسی کا سنا بھولتا ہے۔ اب اس کا کیا جواب، لکھنگی تو میری جیب میں بھی ہے، جب بھی چاہتا ہے اسرمیں کر دیتا ہوں۔ گوتم نے سرمیں بال نہیں پھوڑ سے، بہت کمرہ گئے ہیں۔ اگر دو چار دن زندہ رہا، اور یہی حالت باقی رہی تو انشاء اللہ ایک بال بھی باقی نہیں رہے گا ہاں دسرد آہ بھر کر تم جنتے رہو۔ ہمارا کیا پوچھنا میاں، فقیرزاد آئئے صد اکر چلے، اور اس کا فیصلہ تو دہاں ہو گا میدان قیامت میں، جہاں سیاہ اور سفید چہرے الگ الگ کر دیے جائیں گے۔

بہرحال اب میں یہ کہوں کہ قرآن کے چار جملے ہیں، مجھے یہی آتا ہے اور وہ تمہیں پسند نہیں۔ جو تم چاہتے ہو وہ یہرے پاس نہیں۔ کوئی نبی بات نہیں، وہی ایک بات اسی کتاب کی، جسے آجھکل کی زبان میں فرسوودہ نظام کہا جاتا ہے، جسے تم کہتے ہو یہ ہمیں فرشت نہیں آتا، تو یہ نکاح، یہ طلاق، یہ شادی ای رقبا نیاں، یہ مسجد، یہ نماز یہ کیسے فرشت آئیں۔ پھر تو سر سے سے چلو کہ یہ بیت اللہ سر سے سے فرشت نہیں۔ نہ وجود باری تعالیٰ ہے، نہ کوئی نبی ہے، ازوجی ہے، انزوں وحی ہے۔ آتا ہے تو یوں میہے آؤ، یہ متفاقہ نہ کرو۔“

دریان میں کسی نے امیر شریعت کا انخرو لگایا۔

”دیکھیے بھائی! امیری تقریر میں اس قسم کے فخر سے نلگائیے۔ میں دونوں سے بلے نیاز ہو چکا ہوں۔ نمرودہ باد کے قابل ہوں۔ نزد مذہ باد کے لائق۔ مجھے تو یوں معلوم ہوتا ہے کہ قبرستان میں اذانیں دے رہا ہوں۔ میں احتضراری طور پر چپ نہیں ہوں۔ مسوج سمجھ کر چپ تھا۔ تیس سال چختا رہا ہوں۔ اب آرزو ہے کہ نبولوں طبیعت پر خدا نے اپنا اختیار دیا ہے۔ جی چاہتا ہے، چپ رہوں۔

میں تو صرف نوجوانوں کی دلداری کے لیے آیا ہوں — نہ درکنگ کمیٹی کے دباو سے اور نہ ماضڑضاہب کے کھنے پر، میکلان ضاکار پر کے دباو سے جتنیں مجھ سے محبت ہے؟“

حضرت امیر شریعت کی یہ تقریر رات ڈیڑھ بجتے تک جاری رہی۔ عوام اور خاص دونوں رو رہے تھے۔

**نقاذ شریعت کا انفرنس** | پاکستان کی بنیاد کے ساتھ پیغمبر نے دین پسند طبقہ کو جمعت کرنے کے لیے پشاور میں ۳۰۔ ۵۔ ستمبر ۱۹۴۷ء کو نقاذ شریعت کا انفرنس منعقد کر لئے کافی صد کیا۔

گھر میو پر ایشانیوں اور اپنی مسلسل بیماری کے باوجود امیر شریعت مرحدی علماء کے فیصلے پر مچوں پڑھا کر سفر کی تیاریوں میں مصروف ہو گئے۔ اسی سلسے میں سرحد کے مقابلہ رہنمای پیر ناکی شریف، قائد اعظم کے پاس کراجی پہنچے اور ان سے تحریری وعدہ لیا کہ پاکستان کا آئندہ نظام حکومت اسلامی اصولوں کی بنیاد پر ہو گا۔ ان دونوں مرحدیں عبدالغیوم خاں کی حکومت تھی۔ کانفرنس کی تیاریاں مکمل ہو چکی تھیں کہ حکومت نے دفعہ ۲۳۱۹ کے ذریعے کانفرنس کو خلافت قانون قرار دے دیا۔ اس کے میتوں میں دین پسند لوگوں کو بہر حال تجھب

ہوا۔ مگر اس کے تیجہ میں پیرا نگی شریف مسلم لیگ سے علیحدہ ہو کر عوامی لیگ میں شامل ہو گئے۔ ملتان میں قیامِ انہاک کے سیاسی حالات ہنوز ابتر تھے، عوام اقتصادی لحاظ سے کمزور ملتان میں قیام میں سے کمزور تر ہوتے جا رہے تھے۔ ہر آدمی خانگی پریشانیوں میں متلا تھا۔ نوزاںیدہ مملکت کی سرحدیں غیر محفوظ تھیں۔ اس زمانے میں عوام سے نزد کوئی بات کی جا سکتی تھی اور نہ ہی عوام اس کے لیے تیار تھے۔ ملک کی سیاسی جماعتیں وقتی طور پر اپنا وجود ختم کر چکی تھیں۔ پھر وہ لوگ جن کی زندگی خزان کے خشک پتے کی طرح آوارہ نہیں تھی اس بازار میں کیونکر آتے، بھاں ہر دکان پر جنس انسانی کوڑیوں کے مول ٹل رہی ہو۔

ایمہر شریعت بھی زندگی کی سکlagخ دادیوں سے گزر کر آئتے تھے، ان کے آبلہ پا جن لاہوں کو اپنے خون سے سیراب کر چکے تھے وہ راہیں ہنوز لشہر تھیں لیکن ساز زمانہ جن انقلابی سروں میں نغمے الاپ رہا تھا، سالار کارروائی کے پاس اتنی صدقت کہاں تھی کہ جرس کارروائی کو چھوڑ کر غبار کارروائی پر توجہ دیتا۔

۱۹۴۸ء کے آخر میں خان گڑھ چھوڑ کر ایمہر شریعت ملتان کے ایک گمنام عملہ (طبی شیرخان) میں رومپے اہوار کرایہ کے مکان میں آبیٹھے اور گوشہ نشینی کا فیصلہ کر دیا۔ جماعت کے مستقبل کی پوزیشن ہنوز واضح نہیں تھی، اور وقت کا تقاضہ بھی تھا کہ بھار آنے پر گل دلچسپی سے کیونکر برداشت کیا جائے، صیاد سے ہمارے راہ و رسم کن طور سے ہوں؟ نسیم صبح گاہی سے اٹھکیلیاں ہوں تو کس طرح؟ اور اگر کبھی کبھار باہم موم چپن کو اجاڑنے لگے تو آشیانوں کا دفاع کس دامن کی اوٹ میں بیٹھ کر ہو؟ —

۱۹۴۹ء خزان پر سے کتنے موسم گزرتے ہیں کہ بھار آتی ہے، رات ہر روز جانے کتنے ستاروں کا خون ہوتا ہے کہ صبح منودار ہوتی ہے۔ جماعتوں کی تشکیل کا بھی میں قانون ہے، ارادے سے باندھ کر کئی بار توڑنے پڑتے ہیں۔ دل و دماغ کو ہم انگ

رنے میں آنکھوں کو ساون بھادروں کی طرح کئی بار برداشتہ تھا ہے اپھر کہیں جا کر یہ کھیتی  
سیراب ہوتی ہے۔

ہزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پر وقی ہے  
بڑی مشکل سے ہوتا ہے جن میں دید و درپیدا

## مجلس احرار کا آخری سیاسی جلاس

مجلس احرار نے ۱۹۶۹ء میں جنم لیا تو یہ  
غیر ملکی سامراج کے خلاف ایک نیا حجاف  
تھا۔ اور ۱۹۶۹ء کے افتاب نے احرار کی سیاسی زندگی پر جب اپنے ساتھ ڈالے تو  
وقت مقتضی تھا کہ سامراج کا سورج خردب ہو چکا ہے، خلامی کی کڑیاں ٹوٹ کر گر جکی  
ہیں، فرنگی اپنی بساط لپیٹ کر سمندر پار جا چکا ہے، نیزوںہ باول چھٹ پکے، جن کے  
دام میں بھیاں پر ورش پار ہی تھیں۔

احرار بہادری نے امیر شریعت کو مجبور کیا کہ وہ نئی مملکت میں نئے زادیوں سے  
چلنے کی راہ سمجھا ہیں، حالانکہ وہ ۴۲ ستمبر ۱۹۷۲ء کو اپنے خطیں فیصلہ دے چکے تھے،  
تاہم پارٹی نے اسیں مجبور کیا کہ وہ عوام میں اگرا اعلان کریں۔ چنانچہ ۱۳ اگسٹ ۱۹۷۴ء جنوری  
۱۹۷۹ء کو لاہور وہی دروازہ کے میدان میں دفاع احرار کا فرنس کے عقوان پر احرار کا  
آخری اور تاریخی اجلاس ہوا۔ جس میں قریباً پچاس ہزار احرار کا رکن اور باور دی رضا کاروں  
نے شمولیت کی۔ تقسیم ملک کے بعد احرار کا یہ پہلا اجتماع تھا۔ فرنس کے آخری  
اجلاس میں حسب ذیل قرارداد شیخ حام الدین نے پیش کی۔

داس چیزیت کے پیش نظر کہ تقسیم ملک کے تجھے کے طور پر ملت اسلامیہ  
کی فلاح و مہبود اور مستقبل کی ترقی اور فارغ ابیانی، پاکستان قی قوت اور  
استحکام ہی میں مضر ہے۔ یہ زین الاقوامی تسلط حاصل کرنے کے لیے مرکبہ  
اور برطانیہ ایک طرف اور روس دوسری طرف دنیا کے گوشے گوشے

میں کمزور اور پس ماندہ اقوام کو اپنے اپنے دھڑے سے میں شامل کرنے کے لیے ہر قسم کی جیدہ جوئی، الائچ اور وباوستہ انسانیت کو مچھرا یکٹے غمہ ناتقابل تصور تباہی اور ہلاکت کا شکار بنارہے ہیں۔ بالخصوص جمعیت اقوام کے پردے سے میں یہودی وطن کی تخلیق، مشرق وسطی اور مشرقی عجید میں اقتداری تحفظات کے نام پر ترکی، ایران، عراق، مشرق اور دن، سعودی عرب، فلسطین، این اشام، مصر، سودان اور اثرویہ وغیرہ اسلامی حاکمکی آزادی، امن اور ترقی کو برابر قربان کیا جا رہا ہے۔

سیفید نام اقوام نسلی برتری اور سیاسی اجراداری کے تحفظ اور بقا کے لیے جس منظم طریق سے انگریزی زبان بولتے والی قوموں اور مغربی یورپی اقوام وغیرہ کے لخود کے فریب سے اپنے انسانیت سوز عزم کو پورا کرتے نظر آ رہے ہیں۔ یقیناً ملت اسلامیہ کی سلامتی اور عالمگیری امن کی خواہش رکھنے والے افراد اور گروہ اس صورتِ حال کو خاموشی سے نظر انداز نہیں کر سکتے۔

بنابریں دفاعی پاکستان، احوار کا فرنس کا یہ تاریخی اجلاس اس تجھے پر منجا ہے کہ ایسے نازک تریں وقت میں اسلامیان پاکستان بہت حد تک اس زبرگار تاریق پیدا کر سکتے ہیں۔ بغیر طیکی ملت کی رہنمائی اور ترقی کے لیے ان کی داخلی سیاست کو ہر قسم کی گروہ بندیوں سے آزاد کر کے ایک ہی مشترک پلیٹ فارم کو مصبوط سے مصبوط تر کیا جائے اس سے ایک طرف ملت اسلامیہ کے انسوں اور بیرونی دشمنوں کی سازشوں کا مقابلہ کیا جا سکتا ہے اور ہاں پاکستانیوں میں صحیح اور سمجھدہ غور پیدا کرنے کے راہیں بھی محل جائیں گی اور کم سے کم مدت میں قوم میں ضبط و قلم

اد نبود احمدی کی خصوصیات پیدا ہو سکتیں گی۔ اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ محبیں احرار کے مقاصد میں سلام کی سر بلندی کے ساتھ ساتھ وطن کی آزادی بھی شامل تھی، جو قیامِ پاکستان کے بعد سیاسی طور پر اب پوری ہو چکی ہے، لہذا فارغ پاکستان احرار کانفرنس کا یہ اجلاس غیر بستم انفاظ میں یہ اعلان کر دینا اپنا ملی فرض سمجھتا ہے کہ آئندہ سے مجلس احرار پریسی عمل کو مسلمانوں کے دینی عقاید و رسوم کو درست رکھنے والے خصوصاً مستذکر ختم بتوت کی مرکزی اہمیت کو برقرار رکھنے کے لیے تبلیغی سرگرمیوں تک محدود رہے گی۔ جو ارکین و مہمندان احرار زمانہ حال کے موافق سیاسی خدمات سرانجام دینا چاہتے ہیں وہ مسلم یگ کے پیٹ فارم سے اپنے روائی اخلاص اور عملی انہماک سے ملک و ملت کی خدمت میں حصہ دار بن سکتے ہیں ॥

اس قرارداد کی تائید کرنے سے پیشتر حضرت امیر شریعت نے جوش مجلس احرار کے عمدے داروں کو العام میں تواریں اور تمحیہ دیے۔ ان اہم ذمہ داروں سے فارغ ہو کر امیر شریعت نے اپنی تقریر کا آغاز ایک فارسی کے شہر سے کیا اور پھر ایک واقعہ دہرا دیا کہ دہلی میں ایک جنزوں بچتلی قبر کے آس پاس اکثر پیغمبر عرب دہرا دیا کرتا تھا ہے۔ اس لیے مجھ کو ترطیب کی تمنا کم ہے۔

بچے اس کے پچھے پشور مچاتے "کس لیے" مگر وہ دوسرا مصرعہ زبان پر نہ لانا، لوگ اسے تنگ کرتے، پھر طرتے، مگر وہ صرف یہی کہنا ॥ اس لیے مجھ کو ترطیب کی تمنا کم ہے۔ ایک روز کچھ نوجوانوں نے اسے گھر لیا اور دوسرا مصرعہ سنانے کے لیے مجھوں کو دیا۔ عاجز اک اس فقیر نے کہا ہے موسحت دل ہے بہت مسحت صحراء کم ہے۔ اس لیے مجھ کو ترطیب کی تمنا کم ہے۔

یہ کہ اور ایک آہ کے ساتھ وہ سر و ہو کر رہ گیا۔  
امیر شریعت نے فرمایا۔ مجھ سے دل کی بات نہ پوچھو۔ میں اپنے دل کی  
بات کہنے نہیں آیا، تمہارے دلوں کی کہنے آیا ہوں۔“

بزرگان ملت ا برادران عزیز ا کافی عرصہ کے بعد آپ حضرات کی  
خدمت میں مجھے کچھ گزارشات پیش کرنے کا موقعہ ملا ہے۔ میں ناتوان  
ہوں، وہ نہیں جو آج سے دوچار برس پہنچتا۔ اس لیے میری گزارش  
ہے کہ آپ حضرات اپنی خاموشی سے میری مدد کریں۔ میں زیادہ دیر تک  
آپ حضرات کا وقت نہیں ہوں گا۔ میں آپ سے چند ضروری باتیں کہتا  
چاہتا ہوں۔ اس وقت گرد پیش میں جو تاریک باول چھائے ہوئے  
ہیں، اُن آپ ان سے بے نجہر ہیں اور نہیں۔ امنی حالات نے مجبور کیا  
ہے کہ میں آپ کے سامنے آؤں۔ میں جو کہنا چاہتا ہوں وہ کوئی نئی  
بات نہیں بلکہ آج سے کافی عرصہ پہلے یعنی ۱۷ دسمبر، ۱۹۴۲ء کو محل طور  
پر ایک تحریر کے ذریعے میں نے جماعت کو اپنا پیغام صحیح دیا تھا جو  
طبع شدہ ہے۔

دسمبر کے آخر میں جب طوفان حادث تھم چکا تو لا ہوڑیں ہماری  
جماعت کی مجلسیں حاملہ کا جلاس ہو رہا تھا۔ میں اس وقت بستر مرگ پر  
تمہا۔ مسلسل تین ماہ سے بیمار رہتا اور میرے پچھے کی بہت کم امید تھی۔  
تو اس وقت میں نے اپنے دو عزیزوں نوابزادہ نصراللہ خاں اور سردار محمد غضیع  
کی معرفت اس طرح الدین الصاری کی خدمت میں یہ خط بھیجا تھا۔  
مسلم لیگ سے ہمارا اختلاف صرف یہ تھا کہ ملک کا نقشہ کیونکر ہو۔ یہ کوئی  
طرح بنے۔ نہیں کہ ملک نہ بننے ملکہ یہ کہ اس کا نقشہ کیونکر ہو۔ یہ کوئی

بنیادی اختلاف نہیں تھا۔ نہ حلال و حرام کا، نہ گناہ و ثواب کا، اور نہ مذہبی کا  
وہ تو ایک نظریے کا اختلاف تھا۔ ہم چاہتے تھے کہ پورے چھ صوبے  
میں اور مسلم لیگ بھی پاہتی تھی۔ ہمارا اختلاف صرف مرکز کی علیحدگی تھا۔  
مسلم لیگ بھی فرقہ وارانہ جماعت تھی اور مجلس احرار بھی مسلم لیگ  
میں بھی کوئی غیر مسلم شامل نہیں ہو سکتا تھا، اور نہ احرار میں کوئی غیر مسلم شامل  
ہو سکتا ہے۔ لیں، اختلاف تھا تو اتنا کہ ہم کتنے تھے کہ آزادی مل  
جا سے، ذرا سمجھل لیں اور اس کے دس سال بعد مرکز سے بھی علیحدہ  
ہو جائیں گے۔ مگر لیگ کمٹی نہیں۔ مرکز کے ساتھ ہمارا کوئی الحق  
نہیں رہ سکتا۔ ورنہ تقسیم لیک کے نہم بھی قابل تھے۔ کہیں فارمولہ اب  
بھی موجود ہے، اس میں پیغمبر ہی کا قصر درج ہے، ہم پورے  
چھ صوبوں پر منحصر تھے، لیکن کانگریس نے تقسیم درپیش کو قبول کیا، اور  
گاہے کا قیصر کر کے اس کے کوفتے بنا دیے۔

پس! اب ہمارا مسلم لیگ سے کوئی اختلاف نہیں، نہ پہلے  
ہمارے اور ان کے درمیان نہ بھی اختلاف تھا۔ نہ خدا کا، نہ رسول  
کا، نہ ہم ولی ہیں اور نہ لیگ والے قطب، اگر لیگ والے گزارکار  
ہیں، تو ہم کون سے ولی اللہ ہیں۔ ہمارا اور ان کا اختلاف صرف  
مرکز سے علیحدگی پر مرتبا اور دائر کے الفاظ میں یوں کہنا چاہیے سے  
مدت سے بیری ان کی قیامت کی ہے تکرار  
بات اتنی ہے وہ کل کتنے ہیں میں آج  
ہمارا اور لیگ کا اختلاف کوئی کفر اور ایمان کا اختلاف نہ تھا۔ یہ تو  
باکل سطحی اختلاف تھا۔

بھائی حامی الدین نے آپ کے سامنے جو قرارداد پیش کی ہے اور  
جلس احوار کی آئندہ پالیسی کی آئینہ دار ہے، ہم نے اپنی تیس سال کی لفافی  
حکومت اور مسلم بیگ کے حوالے کر دی ہے۔

### پر درم بتو مایہ خویش را

کانگرس کے سب سے بڑے یڈرگاندھی جی نے کہا تھا کہ ہندوستان  
کی تقسیم کا نتے کے دو ٹکڑوں کے پابرجا ہے اور میں اسے کبھی قبول نہیں  
کروں گا، یہ بخرا خبارات میں آئی تو بیگ نے کہا: "نہیں، دو ٹکڑے سے  
ہوں گے۔" اب میں بیگ کا نام ہی کیوں لوں ایہ مطابقی اچھا ہی  
فیصلہ مسلمانوں نے کیا۔

چنانچہ کاندھی جی کی زندگی میں مومن بیٹیں کے سامنے پڑتے  
ہو رہے اور قائد اعظم نے ہندوستان کی تقسیم کو قبول کیا۔ یعنی کانگرس نے  
کھانے کے دو ٹکڑے کے کردیے۔ بنکال اور پختا ب کی تقسیم کا مطالبہ کانگرس  
نے کیا۔ کون کانگرس؟ نیشنل اسم کی مدعی کانگرس، ایک دلن، ایک  
تمذیب اور ایک ملک کا نامہ لگانے والی کانگرس، اس کانگرس نے  
صلحوں کو ٹوایا۔ گئو ما تا کے دو ٹکڑے سے ہی نہیں کر داسے بلکہ کھانے کے  
قیمه قیمہ کر کے اس کے کو فتے بنادیے۔

(اس موقع پر بے انتہا تھتھے بلند ہوتے تو آپ نے فرمایا)  
یہ وقت مذاق کا نہیں کو جو اون اسوچتے اور سمجھنے کی صلاحیت

### پیدا کرو از نہ رہنے کے عالم سوچو، سچا ہی بُوئی

اس موقع پر چودھری فلام عباس جنین مجلس احوار نے اپنے اجلاس میں شامل  
ہونے کی دعوت دے رکھی تھی، پنڈاں میں داخل ہوتے۔ جیوش احوار نے اپنے

روایتی انداز میں ان کا استقبال کیا۔ اس دوران "کشمیر ہمارا ہے" کے نظر سے بھی بند ہوتے۔ اس موقع پر امیر شریعت نے پودھری خلام عباس اور دوسرے فوجانوں سے خطاب کرتے ہوتے کہا:

"پودھری صاحب کی آمد سے بات دوسری طرف چلی گئی"۔  
 عزیز و بخدا جانے اب آپ کس کشمیر کو لینے کے ارادے کر رہے ہیں، یا کس کشمیر کے متعلق سوچتے ہیں؟ درندہ کشمیر جو ذہنوں میں حبّت کا نشان ہے، جس کے متعلق میری راستے ہے کہ پروردگار عالم نے آسمانوں پر اپنی موجودگی میں تیار کروا کے اسے زمین پر اتار دیا وہ حبّت کا ایک ٹکڑا ہے، جس پر اب نہیں بلکہ ۱۹۴۷ء سے مسلمانوں پر حکم ہو رہا ہے، اس زمانے میں ہم نے اسی کشمیر کے متعلق مسلمانوں سے بات کی تھی ایکین اس وقت کے رہیں مسلمانوں نے جن کا داخل فرنگی ایوانوں میں تھا، ہماری بات نہ سنی، اگر اس زمانے میں جب ہم نے چالیس ہزار کے قریب مسلمانوں کو جیل میں بھجوایا اور باقی نوجوانوں نے کشمیر کی آزادی کے لیے جام شہادت نوش فرمایا تھا، ہماری بات مان لی ہوتی تو آج کشمیر کا نقشہ یہ نہ ہوتا۔ خیر۔ بہر حال... اب آپ بھی سن لیں اور پودھری صاحب بھی اکشمیر تو آپ اپنے ہاتھ سے دے چکے۔ اگر فائز بندی کی بات نہ ہوتی تو ممکن ہے کوئی بات بن جاتی، مگر اب تو میری بات لکھ کر جیب میں ڈال لو، فرنگی اور بندوں اب آپ کو کشمیر نہیں دیتے۔ ہاں الدینہ اگر کبھی فرنگی کو عزیزیت ہو کر وہ اس مستقل نساد کو ختم کرنا چاہتا ہے تو ممکن ہے اس کا کچھ حصہ آپ کے پاس آ جاتے ہیں۔

آخریں آپ نے فرمایا:-

" مجلس احوار اب مذہبی اور اصلاحی کاموں میں سرگرم عمل رہے گی۔ مسئلہ ختم بتوت اس کا بنیادی مسئلہ ہے۔ سیاست اب ہماری منزل نہیں، وہ جانے مسلم لیگ اور اس کا کام۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ مسلم لیگ کے پاس قوت ہے اور ہم اس قوت سے ڈر گئے ہیں، نہیں! نہیں! بلکہ ماک کی ضرورت اور حالات ہمیں مجبور کرتے ہیں کہ ہم تحد ہو کر بغیر کسی اندر وہی خلقتار نے پاکستان کی کمزور بنیادوں کی نگداشت کریں۔ ان الفاظ سے میں اس فرارداد کی تائید کرتا ہوں۔"

امیر شریعت کی یہ تقریب رات دو بجے کے قریب ختم ہوتی۔

**سیاسیات سے علیحدگی** میدان جنگ کے بعد سیاسی رہائیاں ہمیشہ فکر و نظر کے تحت رہی گئیں۔ کبھی شترنج پر مردوں کی اٹھاٹک سے اور کبھی افراد کی ذہنی کاوش سے، لیکن میدان میں ات کھانے والے لوگ نہ زندگ ہوتے ہیں اور نہ بھی انہیں بزدل کھا جاتا ہے۔

امیر شریعت اور ان کے رفقاء زندگی کی بساط پر جو بازی لگاتی، وہ اسلوکی روانی نہیں تھی بلکہ ایک نظریے کی جنگ تھی۔ ایک طرف اقتدار وہ بھی غیر ملکی امندروں کے پائی اور پہلووں کی تبدیلیاں جن کے پاؤں چھوٹی تھیں۔ سورج جن کے جلو میں طلوع ہو کر جب شام کو شفق کی پہمایوں میں غروب ہوتا تو یہاں بھی بڑا نی ہوتا۔ اٹھائیں ہی اسے پناہ دیتیں اور دوسری طرف یہ رویش منش لوگ جن سے اپنے بھی ناخوش، جو اپنی تقدیر کے ہپ خالق تھے، لیکن ان کی تدبیروں سے شنسا ہوں کے مقدر بنتے اور بگڑتے رہے۔ وہ آواز دیتے تو اقتدار کی زبانیں گلگاں ہو جاتیں۔ ان کی رفتار سے کدار کو کئی راہیں میں، انہیں غیر ملکی راج کے دارثوں نے لوئے کی زنجروں میں جھوٹا۔

بس دیوارِ زندگان اُن کے وصلے توڑنے کی کوششیں کیں، پھانسی کے تختے ان کے راستے میں بچاتے، لیکن مرد ان ٹھواپنی منزل سے دور نہ رہتے اور آخر وقت آیا کہ برطانوی سامراج کا سائنس اکھڑا گیا اور وہ موت کی الیسی فار میں دفن ہوا کہ نشان تک باقی نہ رہا۔

یہ نکر و نظر کی رہائی کا نتیجہ متفاکر ان لوگوں کی جیت ہوئی، جو ایمان کی توت سے مسلح تھے، جن کے عزم دارلوں نے وقت کی سب سے جابر سلطنت سے ٹکر کر بھی فتح پائی۔

پاکستان رو نظریوں میں اختلاف کی جگہ تھی اُن کے مقصد کی جس پر یعنی فتح اور شکست کا اطلاق کیا جاتے، امیر شریعت اپنے مقصد میں کامیاب نکل کر برطانوی پرچم سرنگوں ہو گیا۔ بلاشبہ وقتی طور پر وہ اپنی رائے کی بازی ہار گئے، جس کا انہوں نے ۲۴ دسمبر ۱۹۴۷ء کے خط میں اعتراف کیا، لیکن اب یہ فیصلہ مستقبل کے ہاتھ میں ہے، کہ امیر شریعت کی راستے درست نہیں یا، ۱۹۴۷ء کا برطانوی آئین؟

۱۲۔ جنوری کی قرارداد کے بعد امیر فوجیت سیاست سے کارہ کش ہو کر مکان میں گوشہ شین ہو گئے۔ البتہ کبھی کبھار دیہات کے مذہبی اجتماعات میں شرکت کرتے اور وہ بھی بڑے اصرار پر اور نہ مکان کی مردانہ بیشک میں عبادتِ الہی میں مصروف رہتے۔ ملتے والے ہمیں آجائے تو پھر گھنٹوں ادبی محفلیں جتنیں۔ اسی طرح کی ایک محفل میں لاہور کے ایک ایڈوگیٹ باپو عبدالغفور نے امیر شریعت سے سوال کیا —

«شاہ جی! آج کل سیاست کیسی ہے؟»

دریافت میں سیاست کیسی بالوں اپنے بال پھون کا پیٹ پانو اگر ہم سکتے تو نیکی کرتے رہو اور مر جاؤ۔»

کسی نے پوچھا ہے شاہ جی! پہلے آپ مسلم بیگ کی مخالفت کرتے تھے اور اب حمایت ہے؟

فرمایا ہے جانی ان دنوں حضرت حسینؑ کی سُنّت ادا کرتا تھا اور اب حضرت حسنؑ کی ہے۔

انہی دنوں لاہور کے حاجی دین محمد امیر شریعت کی خدمت میں حاضر ہوئے تو کراچی کے مقام دیکھ کر آبدیدہ ہو گئے، اور کہا ہے شاہ جی! اگر آپ چاہیں تو لاہور شادابانے میں زمین خرید کر مقام تعمیر کر دوں ہے جواب میں فرمایا۔

« حاجی صاحب! میر سے پاس اتنی رقم کہاں؟»

حاجی صاحب نے کہا ہے نہیں تو پھر میں ہر ارب پیسہ مجبہ سے لے لیں، اور جمال مناسب صحیح مکان بنایں۔

امیر شریعت نے مسکرا کر جواب دیا ہے نہیں حاجی صاحب! تکریر!

اسی سال لائل پور کے ہے، ایم، ہوزری کے ہاتک شیخ محمد عفیل بھی ملتان آئے کہ شاہ جی کے یہے مقام کا انتظام کیا جائے سو ہزار انوال کے دوستوں نے تو زمین بھی خریدی، لیکن ان سب کو امیر شریعت نے ایک ہی جواب دیا۔

« میں تمام احباب کا مسنون ہوں، جو اپنی اپنی جگہ پر میر سے یہے رہائش کا انتظام کر رہے ہیں۔ شاید انہیں نہیں معلوم کر اسی طرح کی کوشش ایک رفعہ نواب بہاولپور نے بھی کی تھی، لیکن اگر میں نے مکان ہی بنانے ہوتے تو ہر شہر اور ہر بستی میں سونے کے مقام بنائے سکتا تھا۔ لیکن جس نے اپنے امر تسردا لے مقام کا لیکھ دیا داخل نہیں کیا جو میرا خنثی ہے وہ کسی دوسرے کا مسنون احسان کیونکر ہو سکتا ہے؟ پہنچ میں میر سے نہیں کی خاصی جائیداد تھی۔ وہاں گیا تو دیکھا

کہ اس پر بند دوں نے مندر تحریر کر لیا ہے۔ اس جائیداد کو میں نے یہ کہہ کر  
چھوڑ دیا کہ چلو اللہ کی عبادت ہی کریں گے۔ میرے عقیدے پر نہ سہی اپنے  
نگینے میں ہی سہی۔

بہر حال میں تمام دوستوں کا ممنوں ہوں۔ اللہ تعالیٰ کے سب کو بخاشے

نیز دے ॥

مدرسہ قاسم الحلوم ملتان کے مقتنی محمد شفیع صاحب ایک دن امیر شریعت سے  
ملئے گھر پہنچے تو دیکھا کہ مرغیوں کو دانہ کھلارہ ہے، میں مفتی صاحب نے سوال کیا۔  
شاد جی! یہ کام باقی رہ گیا تھا ॥  
جواب میں فرمایا۔

«تیس سال تک میں نے آپ لوگوں کو بلایا ہے، اگر آپ مجھ سے  
بجا گتے رہے۔ آپ یہی زبان میں، ذرا سی آواز دیتا ہوں تو فوراً  
چلے آتے ہیں۔ اس دور کے انسانوں سے تو یہ حیوان کہیں بہتر ہیں ॥

غرض اسی طرح کی ادبی اور نیم سیاسی گھر میں محفوظ میں اور کمی کبھا رشمی آبادی  
سے دور دیہاتی عوام میں نہ ہبی قسم کے وعظ کرتے ہوئے امیر شریعت نے ۱۹۵۰ء  
تک کا زمانہ گزار دیا۔



پاپچوان باب ۱۹۵۰ء۔ ۱۹۶۱ء۔

## استحکامِ پاکستان

برصغیر پاک دہند کے آزاد ہوتے ہی بريطانی سامراج کی تمام نوابادیات اپنی آزادی کے لیے پرتو نئے گئیں۔ اسلامی ملک اور خاص کر عرب ریاستوں کو بريطانی اقتدار نے جن اطوار سے غلام بنار کھاتھا، وہ آئینہ آہستہ دم توڑ رہے تھے۔ انہی دنوں پاکستان کے پہلے وزیر اعظم خاں بیان قوت حلی خاں کو رسنے اپنے ہاں آنے کی دعوت می تھی۔ اس سے پیشتر امریکہ نے بھی دزیر اعظم پاکستان کو اپنے ہاں دورہ کی دعوت دے رکھی تھی، جسے یہ وقت حلی خاں نے فوراً منظور کر لیا، لیکن وہ رسنے کی بجائے امریکہ چلے گئے۔ یہ ۱۹۴۸ء کا واقعہ ہے۔

پاکستان کو رسنے اور امریکہ کی دعوتیں بريطانی منشا کے خلاف تھیں، جبکہ مصر اور ایران اپنے اپنے ملک سے بريطانی اقتدار کے خاتمے کی تکریں تھیں۔ ایک نوزاںیہ اسلامی ملک کا بريطانی منشا کے خلاف حرکت کرنا تجھب خیز تھا۔

پہنچ پاکستان کی بنیادیں بھی ناپختہ تھیں۔ ایک طرف ملکی استحکام متزل تھا، دوسری پاکستان کی کمزور دیواروں سے بھانگ رہتا۔ تو دوسری طرف اندر دن ملک کے حالات بھی موقق نہیں تھے۔ مرزاگی جماعت کا الہامی عقیدہ تھا اور ہے کہ:-

پاکستان کا وجود عارضی ہے اور کچھ وقت کے لیے دنوں

تو میں دہندو، مسلمان، جدا جباریں گی، اگر زیر خالق عارضی ہو گی تو ہمیں یہ کوشش کرنی چاہیے کہ جلد وہ ہو جائے۔

بہر حال ہم چاہتے ہیں کہ "اکھنڈ" ہندوستان بننے اور ساری توبیں  
باہم شیر دشکر ہو کرو ہیں۔"

(اخبار "الفضل" ۵ اپریل ۱۹۷۴ء)

امیر شریعت نے انہی دنوں ملتان میں تقریر کرتے ہوئے کہا:-  
"عزیز نوجوانوں! میں پورے ایک سال سے ارادتا خاموش ہوں  
اور رذاب تقریر کرنے آیا ہوں، ظاہر ہے کہ میں تم سے کوئی کوئی!  
جو کہنا چاہتا ہوں وہ تم سنتے نہیں، اور جو تم سنتے ہو، وہ میرے لیس میں  
نہیں۔ میں کھر کی چار دیواری میں بند ہوں، جس کے اندر سارا کچھ ہی ہے  
اور باہر کچھ بھی نہیں وہ سے اسلام!"

میرے پاس اللہ کی ایک کتاب ہے، جسے میں معاشر و انسانی  
کے لیے ضابطہ حیات سمجھتا ہوں، اور اسی کی تبلیغ گذشتہ چالیس سال  
سے کر رہا ہوں، تم مانتے نہیں ہو اور میں خاموش نہیں رہ سکتا۔  
جب بھی خطرے کی کوئی بات دیکھتا ہوں تو مجھ سے برداشت  
نہیں ہوتا، باہر نکل کر بھونکتا ہوں کہ چور دیواریں توڑ رہے ہیں، مگر  
تم چور کو تو دیکھتے نہیں اٹھا جھے مارنے دوڑتے ہو کر کم بخت سونے  
نہیں دیتا۔ مگر کیا کروں عادت سی بن گئی ہے۔

یماری نے میرا کچور نکال دیا ہے، سارا جسم بغاوت پر اتر آیا۔  
ہوتی بھی تو کم نہیں اس کم بخت کے ساتھ بغاوت نہ کرے تو  
کیا کرے۔

مرزا بشیر الدین محمود نے ایک الہام شانع کیا ہے جسے اجھل  
مرزا نی طریقی تیزی سے ہواد سے رپے ہیں۔ وہ کہتے ہے کہ میں نے

ایک روایا دیکھا ہے جس کے معنی ہیں کہ گاندھی آئے ہیں اور حضور کے ساتھ ایک ہی چارپائی پر لیٹنا چاہتے ہیں اور فراسی دیر میں اٹھ دیجئے اور گنگو شروع کر دی۔

اس المام کی تعبیر میں وہ خود ہی (مرزا البشیر الدین محمود) کہتا ہے کہ پاکستان اور ہندوستان اکٹھنے ہو جائیں گے۔ (یعنی ہندوستان اور پاکستان اکٹھے ہو جائیں گے)

میں تم سے پوچھتا ہوں، مسلمانو! جس ملک کو دس ہزار بیٹیوں کی آبرود سے کراور چالیں لا کہ مسلمانوں کی بر بادی اور تباہی کے بعد حاصل کیا ہے اسے کیا پھر ہندوستان کے ساتھ ملائے کے ارادے ہیں؟

مسلمانو! مرزا نیت کے یہی ناپاک ارادے مجھے ٹھکری چار دیواری سے نکال کر تمہارے سامنے لے آئے ہیں، در راب میں ٹھک چکا ہوں، رہی سہی کسر بیماری نے پوری کر دی ہے ایں ایک عظیم خطرے سے بھر تھیں آگاہ کرنے آیا ہوں۔ مرزا نیوں کے ناپاک عزائم خدا جانے کی رنگ لائیں گے۔ انگریز گورنر اپنی روحانی اولاد کو چنان کے اس پار بوقتی زمین کوڑیوں کے بھاؤ دے گیا ہے یہ کوئی مذاق نہیں ہے۔ انگریزوں کا یہ خود کاشتہ پروپاکستان میں بیٹھ کر بھی بڑا نیہ کی جاسوئی کر رہا ہے۔

میری حکومت نے اگر اس طرف توجہ نہ دی، تو مجھے ڈر ہے کہ اس ملک پر مرزا نیوں کا قبضہ ہو جائے گا۔ میں اپنے پیارے وزیر اعظم کی خدمت میں گزارش کر دیں گا کہ وہ اس سیاسی طور پر خصوصی نظر کھین۔

امیر شریعت کی اس تقریر کو اس زمانے کے اخبارات نے کافی لمحپی سے شائع کیا۔ امریکی دورے سے واپسی پر خالی یا قت علی خال نے امیر شریعت سے ملنے کی خواہش کی۔ لیکن انہوں نے یہ کہہ کر وزیر اعظم کو ملتے سے انکار کر دیا کہ:-  
”یہ کام جماعت کے صدر کا ہے کہ وہ ملک کے کسی ذمہ دار افسوس سے یاد مدد سے دار سے میں ایں تو ادنی رضا کار ہوں۔“

ان دونوں مجلس احرار کے صدد ماض طلاق الدین تھے۔ انہوں نے بھی کہا گر

امیر شریعت نے یہ کہہ کر طالب دیا کہ یہ کام آپ کا ہے۔  
مسلم لیگ کی غلطی | اسی سال صوبائی اسمبلی کے انتخابات میں پنجاب مسلم لیگ

نے اپنے امیدواروں میں چھ مرزا بیویوں کو شامل کر کے انہیں

ٹکڑ دے دیے۔ اس سلسلہ میں مجلس احرار نے ایک پریس بیان میں کہا:

”مجلس احرار براہ راست سیاسیات میں دخیل نہیں“ اور نہ ہی وہ

ایکشن میں حصہ لینا پسند کرتی ہے۔ لیکن مسلم لیگ نے مرزا بیویوں کو

ٹکڑ دیے ہیں، اب مجلس احرار ان کا مقابلہ کرنا اپنادینی فرض

سمجھتی ہے۔“

اس پر مجلس احرار نے پاکستان کے وزیر اعظم خالی یا قت علی خال سے جو مسلم لیگ کے صدر بھی تھے، بر قی تارکے ذریعے احتجاج کیا، جس کے جواب میں وزیر اعظم نے احرار بہناؤں کو اپنے ایک ذمہ دار اور باعتماد ذریعہ سے یقین دلایا کہ وہ ان حلقوں کا دورہ نہیں کریں گے جہاں مسلم لیگ کے ٹکڑ پر مرزا فی ایکشن

لڑ رہے ہیں۔

انتخابات کے دونوں حضرت امیر شریعت نے اپنی بیماری اور نقاہت کے باوجود شب و روزان قصبات کا دورہ کیا، جہاں مرزا فی اسلام اور مسلمانوں کا سائبیں

پہن کر الگیش کی تیاریاں کر رہے تھے۔ جب اس الگیش کا نتیجہ نکلا تو تمام مرزاںی شکست کی  
چکے تھے جس پر سلم بیگ کو کافی شرمندگی اٹھانا پڑی۔

**والد صاحب کا انتقال** | ایران اور مصر کے حالات نے اس تیزی کے ساتھ کروڑ  
لی کر برطانوی سامراج کے ہاتھوں کے طوطے اڑنے لگے  
ایران کے وزیر اعظم و اکٹھ محب مصدق نے ایگلو پر شین کمپنی کے باہم معاملوں کو نہیں کر کے  
تمام دیکھ کاروبار کو قومی تحریل میں لے لیا۔ اس سے برطانوی مفاد پر خاصی ضرب پڑی۔  
دوسری طرف مصر کے وزیر اعظم سخاں پاشا اس معاملہ کے خلاف ہو رہے تھے، جس کی  
رو سے برطانیہ کو نہر سویز کی خواست کے لیے ایک مخصوص علاقے میں اپنی فوج متعین  
کرنے کی رعایت حاصل تھی۔

ایشیا میں یہی حالات برطانیہ کے خلاف دہان کے عوام میں بجاوت پھیلا رہے  
تھے کہ بھارت کی فوجیں پاکستان کی سرحدوں پر متعین کر دی گئیں، جنہیں پاکستان کے لیے  
نوچی خطرہ محسوس کرتے ہوئے وزیر اعظم بیانت علی خاں نے بھارت کے وزیر اعظم  
پنڈت نہرو سے احتجاج کیا اور ساختہ ہی، ۱ جولائی ۱۹۴۵ء کو کراچی کے ایک اجتماع میں  
تقریر کرتے ہوئے کہا:

”پاکستان جنگ نہیں چاہتا، لیکن جملہ آور کے لیے پاکستان کا

”مکہ“ تیار ہے۔“

یہی ”مکہ“ بھارت کے خلاف پاکستان کا قومی نعروں بن گیا۔ ان تمام واقعات نے  
ایران اور پاکستان کو ایک دوسرے کی دھڑکنیں سننے پر مجبور کر دیا۔

پاکستان، بھارت کی ان جگلی سرگرمیوں کی وجہ سے میدان جنگ بن گیا، اور ہر  
پاکستانی ملک کی خواست کے لیے کفن بردوش نظر آنے لگا۔ ان دونوں ۲۱ اگسٹ ۱۹۴۵ء  
کو لاہور موجی دروازہ کے بارے میں پنجاب اسمبلی کے سپیکر آنریبل خلیفہ شجاع الدین کی

زیر صدارت ایمپریٹریٹ نے کہا:

”حضرات اور صدر محترم! بزرگانِ ملت اور برادران عزیز! جنگ کے متعلق کوئی مشورہ یا رائے دینا یہ مرے بس کی بات نہیں، ایمپریٹر جنگ جانے اور محکمہ جنگ، کہ کہاں رہنا ہے اور کہاں نہیں، ایکب رہنا ہے اور کب نہیں۔ یہ ہمارا کام نہیں، لیکن دعا گو ہوں کہ خدا تعالیٰ ہمیں کامیابی کا مرافی عطا فرماتے۔“

۱۲۔ اگست کو ہم نے یوم آزادی منایا اور عوام نے دل کھول کر جوش کا منظاہرہ بھی کیا۔ میں دھاکرتا ہوں کہ خداوند تعالیٰ اس جذبے کو مستقل کر دیں۔

جب کچھ حاصل ہوتا ہے تو خوشی کا انہما رہتا ہے، لیکن خوشی میں اصل چیز کو نہیں مھبول جایا کرتے۔

پاکستان کسی چار دیواری کا نام نہیں، اگر ہماری زندگی مقتضیات سے عhariت ہے تو پاکستان بھی آپ سے کچھ تقاضا کرتا ہے یہ شکیں ہے کہ جنگ اچھی چیز نہیں، لیکن جب گلے پڑ جائے تو پھر اس کا مقابلہ کرنا ضروری ہو جاتا ہے۔ اگر ناگہاں کوئی مصیبت آجائے تو اس کو دھر کرنا بھی ضروری ہے۔

ہندو ماہاجانے اعلان کیا ہے کہ ہم پاکستان کو بزرگ شمشیر فتح کریں گے تسلیم پاکستان کے وقت ”مالپ“ اخبار نے بھی لکھا تھا کہ ”فی الحال چلو پھر قوت کے ساتھ واپس آئیں گے۔“ اب تو بھارتی فوجیں پاکستان کی سرحدوں پر جمع بھی ہو گئی ہیں، لیکن خان لیاقت خان کے جواب میں پنڈت نہود نے کہا: ”ہم جنگ نہیں چاہتے، یہ فوجیں ہم نے اس کے لیے

مجھ کی ہیں " خدا جانے پنڈت منو نے یونہی بے خبری میں کہا دیا ہو۔ لیکن  
خان لیا تھا خان نے مکر دکھایا ہے ..... تاہم مجھے یقین ہے کہ  
جنگ نہیں ہو گی ۔

اگر علاں جنگ ہوا تو بوڑھا بخاری بھی میدان جنگ میں کو دپڑے  
گا۔ مجھے افسوس ضرور ہے کہ میں جوان نہیں لیکن دشمن کے مقابلے میں  
جوان ہوں۔ میری تھتا ہے کہ بستر پر اٹپاں رگڑ کر مرلنے کی وجہ سے میدان  
جنگ میں جان دوں ۔

جنگ اور کشیدہ حالات کے لیے احکامات مختلف ہوتے ہیں اب  
یہ ہمارا ملک ہے۔ ذہنیت کو تبدیل کرنا چاہیے، ہم کسی کے ملازم نہیں  
یقظہ زمین ہم نے بے پناہ قربانیوں کے بعد حاصل کیا ہے اور تیرہ سو سال  
میں آج تک کسی نے آزادی کے لیے اتنی قیمت ادا نہیں کی جتنا ہمیں کافی  
پڑی ہے۔ اب اس بیش قیمت ملک کو پچانے کیلئے تیار رہنا چاہیے ॥  
نوجوانوں سے خطاب کرتے ہوئے آپ نے فرمایا ۔

" ہوائی جہاز بھی قوت ہے، اہمبار طیارے، انگلیں، بریں گنیں،  
رانفلینز ٹینک یہ سب چیزیں قوت ہیں، انہیں اکٹھا کرو، اپنے فرائض کو  
سمبھو، حکومت کو مشورہ نہ روا دہ اپنی ذمہ داری خود محسوس کری ہے اور  
خدا کر سے زیادہ سے زیادہ محسوس کرے۔

میں مجھ کی زیادتی کو دیکھنا نہیں چاہتا، اور نہ ہی پر جوش جلسہ دیکھنا  
لپسند کرتا ہوں۔ یہاں سے اپنے مقدار کا فیصلہ کر کے امتحانوں جوانوں ایہ میدان  
کارزار کی بات نہیں، اس سے پہلے کی بات ہے۔ رہائی کے وقت کیا کرنا  
ہو گا۔ اس کے لیے اور احکام ہیں، ابھی تصرف آنے والے وقت کی تیاری

کرو ادھاک بٹھا دو، قرآن کے ارشاد کے مطابق اللہ کے دشمنوں پا اور اپنے دشمنوں کیلئے اتمام امان مہیا کر د کر دشمن مرحوب ہو جائے۔ تو ت میں سب کچھ ہے، تو ت کے بغیر کچھ بھی نہیں۔

اہر میں محبس احوال کے مؤقت کی وضاحت کرتے ہوتے ہوئے اعلان کیا: « یہ طبیک ہے کہ ہم نے پاکستان کی مخالفت کی۔ لیکن جو کچھ کیا اور جو کچھ صحیح سمجھا وہی کچھ کیا۔ ہمارا ضمیر اس وقت بھی مسلمان تھا اور آج بھی شرمندہ نہیں ہے۔

آج ہم کسی سے دبکر کچھ نہیں کہ رہے، بلکہ پوری آزادی سے کتنے ہیں کہ دفاع وطن کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اور اگر کوئی خدا رہو تو اسے کیفر کردا تک پہنچاؤ۔ میں آپ سے کچھ نہیں مانگتا۔ میرے پاس نر دولت ہے نہ ثروت، اصرت آپ کی خدمت میں پورے خلوص سے الجا کرتا ہوں آپ کے پاؤں پر سفید دارجی رکھ کر اپیل کرتا ہوں کہ آپ اسے منظور کریں اور وہ یہ کہ ایک جوان بھی ایسا نہ رہے جو نیشنل گارڈ کی وردی نہ پہنچے ہو تو امیر شریعت کی اس تقریر نے سارے لاہور کو میدان کارزار کے لیے تیار کر دیا۔ حالات جوش بھاد کے جذبات سے آگے بڑھ رہے تھے۔ سارا مکاں جگنی تیاریوں میں صروف تھا۔ امیر شریعت کلاجی، راولپنڈی، پشاور اور لاہور کے علاوہ دیہات و قصبات میں بھی جمادی تقریریں کر رہے تھے کہ ۱۶۔ اکتوبر ۱۹۴۹ء کو راولپنڈی کے ایک عام اجتماع میں خان لیاقت علی خان کو گولی مار کر مشید کر دیا گیا۔

اسی سال میاں شعبان اتوار کے روز امیر شریعت کے والدِ محترم حافظ استیہ خیاں الدین شاہ صاحب بخاری اٹھائی سال کی عمر پا کر اپنے گاؤں ناگلیاں ضلع گجرات میں منتقل کر گئے۔ اس وقت حضرت امیر شریعت کی اپنی عمر ساٹھ سال کے قریب تھی، لیکن

اس مقام پر بھی حضرت امیر شریعت جب کبھی گاؤں جاتے تو والد صاحب انہیں مولوی عظاء اللہ کہہ کر لپکارتے، یا بڑے پیار میں ہوں تو حافظت جی کہہ دیتے۔ گری قبول امیر شریعت اپساق مت زندگی میں کم ہی آیا۔ کیونکہ حافظ سید صنیا الدین شاہ صاحب بخاری رحمۃ اللہ علیہ کی طبیعت میں جلال ہی جلال تھا۔

والد صاحب کی موت نے امیر شریعت کی صحت کو خستہ دیوار کی طرح گرا دیا۔ لیکن پاکستان کے حالات اور مرزا نیوں کے ہزادوں نے انہیں والد صاحب کے افسوس اور تخریب کا بہت کم وقت دیا۔

ایک اہم اکشاف | پاکستان کے وزیر اعظم کی موت کے باوجود بھارت کے بھگی ارادے بدستور فاعم رہے اس کے پیش نظر مکاں کے دفاعی انتظام ہوئے ہو رہے تھے کہ ۱۹۵۲-۱۹۵۳ء مارچ ۲۵ اواستھکام پاکستان اخواز کانفرنس میں شمولیت کے لیے امیر شریعت سرگودہ پہنچے۔ سارا علاقوں پہنچے محبوب رہنمائی زیارت کے لیے اٹڈا آیا تھا۔ آپ کی قیام کا ہر پر ایک شخص نے امیر شریعت سے ملیحدگی میں گفتگو کر لئے کو کہا۔ جسے بڑے اصرار کے بعد امیر شریعت نے ان لیا۔ قریباً آدھ گھنٹے کے بعد جب امیر شریعت اپنے دوستوں میں آئئے تو ان کے پھرے پر پریشانی کے آثار نمایاں تھے۔

کبیل اوڑھے اسیاں ہیں کہ لگائے دراز قمارت یہ شخص کون تھا؟ کہ جب امیر شریعت اس سے مل کر ملیحدہ ہوئے تو تحریک بخت نبوت کا آغاز ہو گیا۔ پیر لازم صرف حضرت امیر شریعت کے پاس محفوظ ہے اور قیامت تک محفوظ رہے گا۔ البتہ تحریک بخت نبوت کے بعد ہائی کورٹ سے رہا ہوئے تو اپنے مکان (ملتان) میں بیٹھے بیٹھے رقم سے کھنے لگئے۔

”جانباز اتم اس سال سرگودہ کانفرنس میں موجود تھے جب ایک آدمی مجھے ملیحدگی میں ملا تھا جب

”بھی میں وہیں تھا۔“

”بھلا دہ آدمی کون تھا اور اس نے کیا کہا تھا؟“

”حضرت! یہ تو آپ نے بتایا ہی نہیں تھا۔“

مکار کر فرماتے لگے: ”نام تو بھی نہیں بتاؤں گا، لیکن تھا دہ ایک سرکاری آدمی“ اور بتایا اس نے یہ تھا کہ راجہ غضنفر علی (جو ان دونوں ایران میں پاکستان کے سفیر تھے) اور سرطیق اللہ خاں (جو پاکستان کے وزیر خارجہ تھے) کے درمیان حال ہی کی ملاقات میں یہ فیصلہ ہوا ہے کہ اس وقت ہم دولوں اتحاد پر ہیں کیوں نہ حکومت پاکستان سے ایسا قانون پاس کرائیں کہ پاکستان میں کوئی فرقہ کسی فرقے کو کافرنز کے۔ اس کے لیے کوشش شروع ہو چکی ہے، اشاہ صاحب! اگر آپ کچھ کر سکتے ہیں تو کریں۔

یہ واقعہ نے کے بعد ایمپریشن ریٹٹ نے کہا:-

تمہیں یاد ہے کہ میں نے اسی رات بغیر جماعت کے مشورے کے سرطیق اللہ کا شہر میں جنازہ نکلوانے کا اعلان کر دیا تھا، اگر اس رات یہ حکمت نہ کرتا تو ممکن ہے مک میں کوئی قانون ایسا بن جاتا کہ باطل کو اپنی زندگی کے لیے قانون کا سماں نہیں آتا؛ سازش محل میں ہو یا جھوپڑی میں، قانون دونوں ٹھوٹوں کو مجرم قرار دیتا ہے۔ راجہ غضنفر علی (شیخ) اور پودھری سرطیق اللہ خاں (مرزا جی)، اپنی سرکاری ذمہ داریوں کی اوث لے کر اگر اپنے ارادوں میں کامیاب ہو جاتے، اگر ان کی باہم سازش پاکستان میں کسی قانون کے بنانے کی مرکب ہوتی، جس کی رو سے کفر کو کفر کننا جرم قرار دے دیا جاتا، تو پھر استحکام پاکستان کے لیے صدیوں کی ضرورت پڑتی۔

ایمپریشن ریٹٹ کی فراست اور دور میں نگاہوں نے محتوڑی سی تلخی گوارا کر کے یہ زہر بھی پیا کہ وطن عزیز کا مستقبل باطل کے ہاتھوں تاریک نہ ہو جائے۔

**بیٹی کی شادی** | گھر میورسم و رواج اور برادری کے مرتو جہاں میں سے انحراف جوئے تھے  
لائف کے متراحت ہے۔ پھر اس آدمی کے لیے جس نے عالم

کو ہدیہ نہ مل سکی راہیں سمجھائی ہوں، اس دادی سے گز نتا اور بھی مشکل ہے۔

ایمیر شریعت کے قدم اس راہ میں بھی نہیں ڈال گئے تھے، حالانکہ ان کی برادری بھی تھی اور خاندان کی رسمیں بھی، لیکن غیر ملکی سلطنت کے باعث اور اسلام کے داعی نے سماج کے بنائے ہوئے تمام قوانین کو ٹھکر کر اسلام کے ضابطہ حیات کو اپنی عابت کے لیے بہتر سمجھا، اور نہ تو بیٹی کا "وہ" تلاش کرنے میں عجلت کی، اور نہ ہی خاندانی حصہ میں رہے، بلکہ نیک سیرت، نیک خصلت اور تقویٰ کے پابند نوجوان کی چیزوں میں بیٹی کے بالغ ہونے تک اپنی نظر وہ کو صرف رکھا۔ آخر اس تجسس میں کامیاب نکلے۔ بھروسہ کے باوجود ایسا موقعی تلاش کیا کہ جس کی ترمذی پر فرشتے دھنوں کر سکتے ہیں۔

عبدالحکیم ضلع ملکان کی ایک گندام سید محمد شفیع شاہ صاحب، جن کا آبائی وطن پستورد صلح سیاکنور ہے کے رڑکے سید وکیل احمد شاہ سے اپنی لڑکی کی نسبت کر دی۔

وکیل احمد شاہ شادی سے قبل بیٹی کتب سے فارغ ہو کر بی۔ اے کے طالیعہ تھے سیرت کے ساتھ مشاطر نظرت نے انہیں حسن ظاہری سے بھی سنوارا ہے۔ پوٹھا م قد، چشم آہو، کھلی پیشانی، یہ سارا کچھ گندمی زنگ کے چہرے پر اس قدر خوبصورت اور دل آدیز ہے کہ صنایع فطرت کی بلا نیں یعنے کوچی چاہتا ہے۔

**بیٹی** کا بیہن موجودہ زمانے کے رسم و رواج میں والدین کے لیے عذاب و نیوی سے کم نہیں۔ یہ رسم قرض لے کر پوری کی جائے یا اتنا چیزات یعنی کروں صورتوں میں لڑکی کے والدین کا مستقبل تاریک ہو جاتا ہے، لیکن ایمیر شریعت نے

گفر کی اس عمارت کو استقلال کے جن ارادوں سے چکنا چور کیا، اور عزیز بیٹی کو سنت رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی چادر میں پریٹ کر گھر سے رخصت کیا یہ بھی ایک چھاؤ تھا، سوسائٹی کے مروجہ رواج کے خلاف جس سے دور رواں میں نجات شکل ہے۔

انصاف کلا تھے ہادیں دلائل پورے کے مالک شیخ گنزار کا بیان ہے کہ:

”شah جی اپنی بیٹی کی شادی کے سلسلے میں کراچی آئے اور کما تماری ہمیشہ کی شادی کے لیے کپڑا خریدتا ہے بازار چلو۔ میں ہزار روپیہ حبیب میں ڈال کر شah جی کے ساتھ ہو لیا۔ پانچ سو سے کچھ کم کا کپڑا خرید کچے تو کہا ”بس بیٹا!“

میں نے عرض کیا : ”حضرت یہ تو کچھ بھی نہ ہوا۔“

جواب میں کہا بیٹا! میری گرہ اسی قدر اجازت دیتی ہے۔“

اس پر میں نے عرض کیا ”حضرت! پیسے بہت ہیں۔“

فرمایا ”نہیں میرے عزیز! میں تمہیں اس لیے ساتھ نہیں لایا، کہ تمہارے پاس پیسے بہت ہیں، بلکہ مجھے اس کپڑے کی پہچان نہیں، اور دوسرے تمہارے ساتھ ہونے سے کچھ رعایت ہو گئی۔“

”چنانچہ شah جی نے تمام رقم اپنی گرہ سے ادا کی۔“

رسیم نکاح مخدوم محترم حضرت مولانا عبدالقادر را نے پوری نئے ادا فرمائی، اور اس طرح مارچ کے آخر یا اپریل ۱۹۵۲ء کے شروع میں امیر شریعت نے اپنے جگر کو شے کو آنسوؤں کے زیورات سے آراستہ کر کے گھر سے رخصت کیا۔

شادی کے بعد سید وکیل احمد شاہ نے عربی کا ایم۔ اے کیا۔ اور اس پر سر سے پاہک کھدر کے لباس میں مبوس اشرعی دار مصی، طبیعت میں سادگی لیے ہوئے یہ نوجوان آج میں سپل کالج ادا کاڑہ میں پروفیسر ہے۔

**تحریکِ تحریم تبیوت**، ۱۹۴۵ء کے بعد غیر ملکی حکمرانوں نے اپنے دائمی استحکام کے لیے ہندوستان کی مختلف اقوام میں منافرتوں کا جوینج بولیا، اس کے پرگ وبار میں مرزاںیت ایک ایسی تحریک شابت ہوتی کہ نہ صرف اسلام کے بنیادی ستون ہی متزلزل ہوتے بلکہ ہندوستان کی غیر ملکی فلامی کی عمر بھی طویل ہوتی چلی گئی۔ جیسے جیسے اجنبی راج کا اقتدار جڑ پکڑتا گیا، اسی رفتار سے مرزاںیت کو پنپنے کے وسائل میرا رتے رہے۔

اپنی بنیاد کے دو سال بعد مجلس احرار نے اس تحریک کے مقابلے کے لیے قاویان میں اپنا فتحر قائم کیا۔ رعما نے احرار کے نزدیک غلامی سے آزادی ملک کا راستہ مرزاںیت کی موت کے بغیر طے نہیں ہو سکتا تھا۔ جڑ کا طنے سے پیشتر درخت کے تنے اور شاخیں کا طناء ضروری ہوتی ہیں۔

۱۹۴۰ء میں امیر شریعت نے مرزا بشیر الدین محمود کو لٹکا راتھا۔ اس وقت ان کی یہ لکار انفرادی حیثیت رکھتی تھی میکن ۱۹۴۱ء میں مجلس احرار نے جب مرزاںیت کا محابہ کیا تو امیر شریعت کے لاکھوں مریدوں اور ہزاروں رضاکاروں کی فحال جماعت ان کی پشت پناہ تھی۔ ۱۹۴۲ء میں انگریزی سامراج کے خاتمے نے یہ امید دلائی تھی کہ پاکستان اسلامی ریاست ہوتے ہوئے غیر اسلامی مذاہب کو اس قدر اہمیت نہیں دے گا کہ وہ براہ راست ریاست کے نظم و نسق پر حاوی ہو جائے گے ان دونوں مرکزی اور صوبائی حکومتوں کے درمیان مغلائی سازشوں کا جال اس تیزی سے بچایا جا رہا تھا کہ اندر وہ ملک کی سیاسی تلاباڑیوں سے حکمران طبقہ قطعاً نا آشنا تھا۔

خان لیاقت علی خان کی موت کے بعد خواجہ ناظم الدین وزارتِ عظمیٰ کی کرسی پر جا بیٹھے، اور اپنی جگہ ملک غلام محمد جو وزیر خزانہ تھے کو پاکستان کا گورنر جنرل بنادیا اور وزیر خزانہ کی کرسی پر وصیر محمد علی کے حوالے کر دی گئی۔ اس عاجلانہ تبدیلی نے پاکستان کی

سابقہ خارجہ پالیسی پر بھی اثر کیا۔ شہید وزیر اعظم نے اسلامی مدنگ سے جو راہ و رسم طریقے تھے، خواجہ ناظم الدین نے اپنی حکومت کا رخ ان سے مختلف کر دیا۔ مصادر ایران کی حایت کرنے کی بجائے برطانوی قراہت داری کو مقدم سمجھا گیا۔

اس افراتغزی میں صوبائی اور مرکزی حکومت کے ماہین اختلافات میں اور کشیدگی پیدا ہوئی۔ پنجاب میں میاں ممتاز محمد خاں دوناں اور سرحدیں خان عبدالقیوم نے من مانی کا رروائیاں شروع کر دیں۔ اس طرح منہ کے گورنر شیخ دین محمد نے صوبے کے وزیر اعلیٰ محمد ایوب کھوڑا اور وزیر اعلیٰ تاضی فضل ایڈ کے خلاف پیر وڈا کے تحت مقدمات وائر کردیے۔ رشیق پاکستان میں اردو کے مقابل بیگانی زبان کو پاکستان کی قومی زبان بنانے پر وہاں کے طلباء نے ایسی طبیث شروع کر دی۔ عرض ہر صوبے کے حاکم اعلیٰ نے اپنی اپنی سیاسی ضرورت کے لیے کبھی ایکشن کا چنگامہ کبھی آٹھ کی قلت کا سوال اور کہیں بیگانی اور اردو کے تصادم سے عوام کو مرکزی حکومت کے خلاف اکسایا۔

پاکستان کے ایسے حالات کو مرزا یوں نے اپنے لیے مفید پاکرا کھنڈ بھارت کے الامی عقیدے کی تبلیغ شروع کر دی۔ تیجہ یہ ہوا کہ مسلمانوں کے مختلف الجیال رہنماؤں کو مرزا نیت کے متعلق سوچنا پڑا ایمیر شریعت ۱۹۷۹ء میں سیاسیات سے علیحدگی کے بعد قادر یانیت کے استھان کے لیے ہمدرن مصروف تھے کہ ۱۹۵۱ء کو برکت علی ہال لاہور میں ایک کونیشن بلا یا گیا، جس میں ایمیر شریعت بھی شریک ہوتے۔ اس جلاس کے انتظام پر مرزا نیت کے خلاف سارے مغربی پاکستان میں تحریک کا آغاز ہوا، لیکن حکومت کے سامنے مطالبات رکھنے کے لیے کونیشن کے مختلف اجلاس لاہور اور کراچی میں ہوتے اس اشاعت میں مرکزی اور صوبائی حکومتوں کے ماہین حالات نے کئی کروڑ میں میں۔ حکمانوں کو غافل پاک مرزا نیت لیڈر مرزا بشیر الدین محمود نے کہنا شروع کر دیا:

۱۔ "احمد نیت کے مخالف عقوبہ مرزا صاحب یا ان کے کسی جانشین کے

سامنے مجرموں کی طرح پیش ہوں گے۔

(خطبہ جمجمہ لبیش الدین محمود۔ ۳۔ جنوری ۱۹۵۲ء)

۴: «احدیوں کو تلقین کی گئی ہے کہ وہ فوجی مکملوں کی طرح گونزٹ کے دوسرا سے مکملوں میں بھرتی ہونے کی کوشش کریں اتنا کہ تبلیغی پروگرام کو تقویت پہنچے۔»

(خطبہ جمجمہ لبیش الدین محمود۔ "الفضل" ۱۔ جنوری ۱۹۵۲ء)

نیز مزاییوں کو مددیت کی گئی؛

«ایسے حالات پیدا کر دو کہ ۱۹۵۲ء گزرنے سے پہلے پہلے شمن احمدیت کے آخوش میں گرنے پر مجبور ہو جائیں۔

(الفضل۔ ۱۔ جنوری ۱۹۵۲ء)

مرزا یوں کی ان اشتغالیں تحریروں نے پاکستانی عوام کو اس قدر مشتعل کیا کہ وہ وطن حنری اور ایمان ایسی گرانبار دولت کو محفوظ رکھنے کے لیے تدبیریں سوچنے لگے۔

امیر شریعت کی صحت اور... ان کا ذاتی صالح (حکیم عطاء اللہ خاں) انہیں کسی قسم کے سفر کی اجازت نہیں دیتے تھے۔ لیکن توہین خاتم الانبیاء کے باعث امیر شریعت اپنی یہماری کو بھول چکے تھے۔ تحریک راجحی کے بعد یہ دوسرا موقع تھا کہ امیر شریعت مرزا یت کے خلاف اس قدر جذباتی ہو گئے تھے کہ اس سے پیشہ نہیں کبھی اتنا متعدد نہیں دیکھا گیا تھا۔ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ» کے آگے «لَبْنَى بَعْدِي» کا جملہ ہر مجھ میں کئے اور عوام کو تاکید کرتے کہ:

«مقام نبوت ایسے خطرناک موڑ پر آن پہنچا ہے، اگر آج اس کی حفاظت نہ کی گئی تو قیامت کے دن ہم سب کی بخششوں کا کوئی امکان نہیں ہو سکتے۔»

ایک سوال پر گواہ نے کہا کہ جگہ شارٹ ہینڈ ڈاؤن میں چھوڑتی تھی۔

س: کیا یہ ہدایات دی گئی تھیں کہ جاں آپ کا خیال ہو جگہ چھوڑ دو یا کوئی خاص جگہ چھوڑنے کے لیے کہا گیا تھا۔

ج: کہیں ایک لائن کمیں دولائیں۔

س: میرا سوال یہ ہے اکی یہ قطعی سولت دی گئی تھی کہ کس طرح جگہ خالی چھوڑتی جاتی ہے؟

ج: منیں! خاص طریقے کی ہدایت نہیں دی گئی تھی۔

س: یہ ہدایات کس کی تحریروں کے متعلق تھیں؟

ج: سید عطاء اللہ شاہ کی تحریر کے متعلق۔

س: تحریر کہاں کرنی تھی؟

ج: پر فائزی میں۔

س: کیا آپ جانتے ہیں کہ آپ کو جگہ چھوڑنے کے متعلق کیوں ہدایت کی گئی تھی؟

ج: مجھے پڑھنیں۔

س: آپ کو پتہ نہیں تھا اور آپ نے کسی سے خیال بھی نہ لایا تھا۔

ج: نہیں۔

س: آپ قیاس بھی نہیں کر سکتے تھے؟

ج: قیاس تو ہر شخص کر سکتا ہے ایک سہولی ساملازم بھی۔

عدالت سے تھقظی کی ورنہ اس مت | س: کیا پہلا موقع تھا جب آپ نے اس طرح  
خالی جگہ چھوڑتی؟

ج: اگر عدالت مجھے تھقظد سے تو میں اس سوال کا جواب دے سکت ہوں۔

چوتھی جیس، آپ کو تھقظد دیا جاتا ہے، لیکن اگر تیس خیال ہوا کہ آپ کا جواب خلط ہے تو  
مقدمہ چل سکت ہے، اگر درست ہوا تو نہیں۔

لہجاءں، میری عرض یہ ہے کہ میں جن واقعات کے متعلق جواب دوں گا، اس میں مخدوم حل  
کر سزا ہو سکتی ہے۔

مطریسم، نائی لارڈ، میری درخواست ہے کہ یہ کارروائی میں لکھا جائے کہ گواہ کو محبوک کیا گیا کرو  
اس سوال کا جواب دے اس میں سب کچھ آجانا ہے۔

میاں عبد العزیز، لیکن اس صورت میں یہ بھی ہو سکتا ہے کہ گواہ جواب دینے سے انکار  
کر دے۔

چیف جسٹس، محض یہ سوال دریافت کیا جائے کہ کیا گواہ کو پہلے بھی یہ بڑا تھا میں تھی۔  
مطریسم نے یہی سوال کیا جس کے جواب میں گواہ نے کہا کہ مجھے اس سے پہلے بھی اسی  
طرح کی بڑایات ملی تھیں۔

مطریسم: آپ کو بڑایات کب ملی تھیں؟  
اس مرحلے پر وکیل صفائی میاں عبد العزیز نے درخواست کی کہ اس سوال کے جواب  
میں گواہ کو تحفظ دیا جائے۔

چیف جسٹس، یہاں یہ سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، کیونکہ گواہ پہلے کہ چکا ہے کہ اسے پہلے بھی  
بڑایات ملی رہی ہیں۔

میاں عبد العزیز، لیکن اس معاملہ میں گواہ کو ضرور تحفظ ملنا چاہیے۔  
چیف جسٹس، صرف اس خاص سوال کے جواب میں تحفظ دیا جائے گا۔

مطریسم، (گواہ سے) سید بخاری کے جلسے کے متعلق آپ کو بڑایات دی گئی تھیں، ایساں  
وقت بھی کوئی چیزی آئی تھی؟  
ج: چھپیاں تو کئی آئی رہتی ہیں۔

مطریسم رم لال، کیا اس خاص جلسے کے متعلق کوئی سیٹی وکھائی تھی؟  
لہجاءں: جی ہاں۔

ختم المرسلینؐ کی حضرت و اب و پر قربان ہونے والو، مبارک ہیں ان کے والدین کو ان کے نذر لئے سرکار رسانہ تباہ میں شرفت قبولیت حاصل کر گئے۔

یوں تو اس دنیا میں ہزاروں بچے جنم لیتے ہیں اور مر جاتے ہیں ہزاروں کھلیاں کھلتی ہیں اور باہم کو مک کے پیشیروں کی تاب نلاکر مرحاجا جاتی ہیں۔ مگر وہ موت بحق اور راستی کی راہ میں آئے ایجاد حادثوں بیں کر آتی ہے بے بو موت آئے تو زندگی بن کے آئے

قضاء کی رُزائی ادا چاہتا ہوں

**مجلس عمل کا قیام** | صدرِ مملکت بننے کی خواہش میں ناک غلام محمد گورنر جنرل، خواجہ ناظم الدین کی کیمینٹ میں اپنا اثر طبعاً حاصل ہے تھے اور اس میں وہ

اچھے خاصے کا میاب رہے۔ کیمینٹ کے پاریمانی اختیارات آئیں تھے گورنر جنرل کے ہاتھ میں آگئے اور فوجیوں کی تمامتہ ذمہ داری گورنر جنرل کے قبضے میں چلی گئی۔ مرکزی اور صوبائی حکومتوں کی اس باہم کھینچتا تانی نے مراٹیت کے خلاف تحریک کو زیادہ ہوا دی۔

پنجاب کے وزیر اعلیٰ میاں ممتاز محمد خاں دولت آن کی نواب افخار حسین آن مددوٹ سے اندر ورن خانہ چل رہی تھی۔ نواب مددوٹ نے سرحد کے بعد العیوم خاں سے دولت آن کے خلاف سمجھوتہ کر لیا تھا۔ دوسرا طرف دولت آن مرکزی حیثیت حاصل کرنے کی عرض سے خواجہ ناظم الدین کے خلاف اُبھرتی ہوئی اسلامان ایجی ٹیشن کو ارادت انظرا نہ اداز کر رہے تھے۔

یہ تھا پس منظر جس نے عوام میں یہ تاثر دیا کہ مراٹیت کے خلاف تحریک دولت آن کی پیداوار رہے۔ حالانکہ دولت آن مرکز سے اور نواب مددوٹ سے اپنا سیاسی انعام لے رہے تھے۔

ایسے حالات میں مراٹیوں کی بڑستی ہوئی رئیسہ دوائیوں نے عوام کو تو قدر دیا کہ وہ

حکومت سے مزائیوں کو مسلمانوں سے الگ غیر مسلم اقلیت قرار دینے کا مطالبہ کریں۔  
بھائی پارک میں ظفر اللہ خاں کی تقریر کے بعد کراچی میں ۲ جون ۱۹۵۲ء کو اپنے پاکستان سلم  
پارٹیز کنویشن طلب کیا گیا۔ جس میں دودن کی مسلسل سمجھت کے بعد حسب ذیل قرارداد  
کی تشكیل کی گئی۔

- ۱- مزائیوں کو غیر مسلم اقلیت قرار دیا جائے۔
- ۲- پھر دھری ظفر اللہ وزیر خارجہ کو اس کے عمدے سے الگ کر دیا جائے۔
- ۳- مزائیوں کو تمام کلیدی آسامیوں سے ہٹا دیا جائے۔  
ان مطالبات کی تصدیق کے لیے ۱۳ جولائی ۱۹۵۲ء کو لاہور برکت ملی ہال میں  
آل مسلم پارٹیز کنویشن کا پھر اجلاس ہوا، جس میں حسب ذیل حضرات کی ایک مجلس عمل  
مرتب کی گئی۔

- ۱ — مولانا ابوالمحبت محمد احمد قادری صدر جمیعۃ علماء پاکستان
- ۲ — مولانا امین احسن اصلاحی (جماعت اسلامی)
- ۳ — مسٹر تاج الدین الفزاری (داحوار)
- ۴ — شیخ حسام الدین (داحوار)
- ۵ — مولانا حبیدا حلیم قاسمی (جمعیۃ علماء اسلام)
- ۶ — مولانا محمد طفیل (جمعیۃ علماء اسلام)
- ۷ — مولانا محمد نخش نسلم (جمعیۃ علماء پاکستان)
- ۸ — مولانا خلام محمد ترقم (دوب الاعناف)
- ۹ — مولانا غلام وین (حزب الاعناف)
- ۱۰ — مولانا داؤد غزنوی (جمعیۃ اہل حدیث)
- ۱۱ — مولانا عطاء الدین حنیف (جمعیۃ اہل حدیث)

- ۱۲ — مولانا ناصر اللہ خاں عزیز رجاعت اسلامی)
- ۱۳ — حافظ کفایت حسین (ادارہ تحفظ حقوق شیعہ)
- ۱۴ — منظر علی شمسی (ادارہ تحفظ حقوق شیعہ)
- ۱۵ — مولانا نور الحسن شاہ بخاری (تنظيم اہل سنت والجماعت)
- ۱۶ — صاحبزادہ فیض الحسن (ابن بن سجادہ نشینان پنجاب)
- ۱۷ — مولانا عبد الرحمن حسینی (ابن بن سجادہ نشینان پنجاب)
- ۱۸ — علامہ علاء الدین صدیقی (نامزد)
- ۱۹ — مولانا اندر طی خاں (نامزد)
- ۲۰ — مولانا مرتضیٰ احمد خاں میکش (نامزد)

مجلس عمل نے ۲۳ جنوری ۱۹۵۳ء کو وزیر اعظم پاکستان سے مل کر انہیں اپنے مطالبات پیش کیے اور ایک ماہ کا نوٹس دے دیا کہ اگر ۲۴ فروری ۱۹۵۳ء تک مجلس عمل کے تہذیکہ مطالبات منظور نہ کیے گئے تو مجلس اپنے مطالبات متواتر کیلئے راست اقدام کرنے پر مجبور ہوگی۔

اس دو ران دوسری جامتوں کے مقررین کے علاوہ امیر شریعت نے پنجاب، آندھہ اور سرحد میں تقریریں کر کے مسئلہ ختم نبوت کو عوام کے سامنے بڑی وضاحت سے بیان کیا اس ضمن میں پشاور کے چوک یادگار کی ایک تقریر کے اقتباس خاص اہمیت رکھتے ہیں مفہی سرحد مولانا عبدالقیوم پویازی کی صدارت میں تقریباً ساٹھ ہزار لفوس کی حاضری میں امیر شریعت نے فرمایا:

”اللہ تبارک و تعالیٰ نے قرآن مجید میں انبیاء و علیهم السلام کا جہاں ذکر کیا ہے اداہ ہر نبی کے بعد آنے والے دوسرے نبی کی پہلے اطلاع دے دی۔ چنانچہ تمام انبیا کرام علیهم السلام اپنے بعد آنے والے نبی کی بشارت

دیتے رہے جسی کر یہ سلسلہ نبوت خاتم الانبیاء حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
سمک آن پنچا۔

آپ نے فرمایا کہ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ مَرْجَانَكُمْ وَلَكِنْ مَرْسُولُ اللَّهِ  
وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ ۝

حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم میں سے کسی مرد کے باپ نہیں  
ہیں، لیکن وہ اللہ کے رسول ہیں اور تمام نبیوں کے ختم کرنے والے ہیں۔  
اگر حضور کے بعد کسی اور بی بی نے آنا ہوتا اور یہ سلسلہ نبوت چاری بی بیا  
ہوتا تو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام یہ اعلان نہ فرماتے کہ اذنا خاتم النبیین  
لا نبی بعدی یعنی میں آخری بی بی ہوں۔ میرے بعد کوئی بی بی نہیں آئیگا۔  
یہ تاجدار مدینہ رحمت دو حالم، خاتم الانبیاء کی شان اقدس پر اشتھانی کیتی  
اور گستاخانہ حملہ ہے کہ ایک انگریز کا پرو رودہ اٹھ کر یہ اعلان کرے تاکہ قرآن  
پاک کی وحی الہی میں میرانام محمد رکھا گیا اور رسول بھی۔

(ایک غلطی کا ازالہ)

امیر شریعت نے فرمایا:

«اگر میں آج یہ اعلان کروں کہ میں قائد اعظم ہوں تو کیا تم برداشت

کرو گے؟

سامعین: ہرگز نہیں۔

امیر شریعت: «اگر تم اپنے ایک دنیوی لیدر کا نظام کسی دوسرے شخص کو دینے کی  
اجازت نہیں دیتے تو پھر یہ کس طرح ہو سکتا ہے کہ برطانیہ کا پٹھون تاجدار مدینہ  
خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی کرتے ہوئے  
یہ دعویٰ کرے کہ میں محمد ہوں۔

اسی اصول اور مضابطے کے مطابق ہم اپنی حکومت سے مطالبہ کرتے ہیں  
کہ مرزا آئیوں نے پونکہ حضور پر نور کے بعد مرزا خلماں احمد کو اپنا تی سلیم کر کے  
اپنا تعلق سرکارِ مدینہ سے توڑ دیا ہے مگر اسلامی آئین کے مطابق حضور کے  
بعد کسی دوسرے نبی کو مانتے والا مرتد اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔  
ایمِ شریعت نے قادیانی المام کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا کہ:

در مرا زا بیشیر الدین محمود کہتا ہے کہ « موجودہ ملکی تقسیم غلط ہے ای تقسیم ختم  
کرانے اور دونوں ملکوں کا باہمی افتراق دور کرانے کی وہ ہرگز کوشش کریں  
گے۔ اس خارجی تقسیم کو کسی نہ کسی طرح ختم کیا جائے گا، اور ہندو پاکستان کو  
پھر اکٹھنڈہ ہندوستان بنایا جائے گا۔»

جو آزادی ایک لاکھ پاؤں، بہنوں کی عزت و آبرو و قربان کر کے اور دس  
لاکھ مسلمانوں کا خون بھاکر ایک کروڑ مسلمانوں کی خانہ برداشتی کے بعد حاصل  
کی گئی ہے اس کو خارجی آزادی سمجھنے والا ملک و ملت کا بدترین دشمن نہیں  
تو اور کیا ہے؟

یہ بصیرت افروز تقریر رات ایک بجے تک چاری بھی۔

راسروت اقتدار ۶۳۔ جنوری (۱۹۵۳ء) سے ۶۷۔ فوری (۱۹۵۴ء) تک واقعات نے کئی  
کروڑیں لیں۔ صوبائی اور مرکوزی سخاں نے مجلس عمل کے رہنماؤں کو دھکایا  
بھی اور اکثر کارکنوں پر مقدمات بھی دائر کیے۔ اخبارات پر نہ غن بھی لگائی گئی، لیکن مرزا ایت  
کے خلاف عوام کا خصراً بنتے ہوئے لاوے کی طرح تیز تر ہوتا چلا گیا تا آنکہ ۶۷۔ فوری کا  
سورج طلوع ہوا۔

خدا اور رسول کے نام پر حاصل کی ہوئی ملکت کے حاکموں پر مسلمانوں کو یقین تھا  
کہ کچھ بھی ہوا پاک مرزا میں پر تخت نہ تم بتاک پہنچنے والے پاؤں سلامت نہیں رہ سکتے۔

وہ ہاتھ بورتراج انبیا کے گریاں تک پہنچنے کی گستاخی کرے گا، شل کر دیا جائے گا، وہ انکھ پھوڑ دی جائے گی اجس کے ارادوں میں براہی جھنک رہی ہوگی، مگر اپنی کرسیوں کے لیے ڈنے والے حاکموں نے پیغمبر خدا علیہ السلام کی نبوت کو لاوارث قرار دے کر اس سے ایسی یہ اعتمانی برقرار ۷۲۔ فرمادی کا دن امیدو یاس کے درمیان گذر گیا۔ اس سے پمشتری لاہور سے کراچی روانہ ہوتے ہوئے امیر شریعت نے دہلی دروازہ کے باع میں اپنی تقریر کے دران فرمایا کہ:

”عزیزان! میں! مرزا بیت جیسے فتنے کی پورش برطانیہ نے تی ہے اگر  
افغانستان ہوتا تو اس فتنے کا کبھی کافی صد ہو گیا ہوتا۔ امیر حبیب اللہ پر خدا  
کی ہزار ہزار رحمت ہو، جس نے افغانستان کی حدود میں مرزا بیت کو داخل  
نہ ہونے دیا۔

مرزا غلام احمد قادریانی نے امیر حبیب اللہ کو ایک خط لکھا کہ میں نبی  
بن گیا ہوں تم مجھ پر یمان لاو۔

امیر حبیب اللہ نے مرزا غلام احمد قادریانی کو جواب دیا ”ایں جابیا۔“  
مرزا غلام احمد وہاں کیسے جانا، اور اگر چلا جاتا تو کچھ نہ کچھ ہو جاتا اور مرزا غلام محمد  
کا دماغ درست ہو جاتا۔

آج یہ اجتماع تاریخی اجتماع ہے، جو مرزا یوں اور منظفر اللہ کے خلاف  
نمایا ہے کرنے کے لیے منعقد ہوا ہے۔ یہ اجتماع مجلس عمل کے زیر انتظام ہو رہا ہے۔  
میں خواجہ ناظم الدین صدر مسلم لیگ سے چند باتیں کرنا چاہتا ہوں لیکن کہ  
مسلم لیگ کو قوم کی واحد نمائندگی کا دعویٰ ہے۔ آج لاہور کے تمام مسلمان  
جس ہیں جو مرزا تی وزیر خارجہ کے خلاف عدم اعتماد اور اپنی بیزاری کا اظہار  
کر رہے ہیں۔

یہ وہی حلیسہ گاہ ہے جہاں کئی سیاسی تحریکات نے جنم لیا، اور پروان

چڑھیں۔ بنروپورٹ کے سلسہ میں بھی غالباً اسی باع میں تاریخی اجتماع ہوا تھا، اور آج مرزا بیویوں کو اقلیت قرار دینے اور سرطفراللہ کو اس کی ذمہ داریوں سے صیحہ کرنے کے لیے بھی اسی باع میں اجتماع ہو رہا ہے۔

میں کہتا ہوں خواجہ ناظم الدین صدر مسلم لیگ کی جنیت سے اس باع میں ایک جلسہ منعقد کریں اور اسلامیان لاہور کو اس میں شرکت کی دعوت دیں جبکہ کی صدارت خواجہ صاحب خود کریں، اور پھر طفراللہ کے متعلق عوام کا ووٹ حاصل کریں، ان باتوں کا فیصلہ آج ہی ہو جائے گا۔ اگر خواجہ صاحب کے فرمان پر کوئی آدمی بھی نہ آیا تب بھی فیصلہ ہو گیا، اور اگر لوگوں نے آنکھ طفراللہ کے خلاف عدم اعتماد اور بیزاری کا اظہار کر دیا تب بھی فیصلہ ہو گیا۔

خواجہ صاحب نے کچھی دفعہ ایک تقریر میں کہا تھا کہ کسی کے پیچھے ہجوم کا ہو جانا کسی جس سے میں زیادہ حاضری اور کثیر اجتماع اس امر کی دلیل نہیں کہ اسے عوام کا اعتماد حاصل ہے۔

میں پوچھتا ہوں کہ ”خواجہ صاحب ساری زندگی توا سے دلیل اور مدار قرار دیتے رہے، وہ اب کیوں گزیر فرار ہے ہیں؟ اور اگر اجتماع دلیل نہیں تو کسی کے ساتھ اکثریت کا ہو جانا ممکن نہیں تو پھر مسلم لیگ کو واحد نمائندگی فائز کیسے حاصل ہے؟ اور پھر آپ کس واحد نمائندہ جماعت کے صدر را عظم ہیں؟“

ایہ شریعت نے آئی۔ جی پوسیں میاں انور علی سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا: ”کیا میاں صاحب نے ”الفضل“ میں شائع شدہ مرزا محمود کا خطبہ بیان پڑھا ہے؟ اگر نہیں پڑھا تو اب پڑھیں اور اس کے ساتھ ان پر چوں کو بھی پڑھیں جن میں ”الفضل“ نے ”خونی طاکے آخوند“ کہ کر علامے کرام کو قتل کی دھمکی دی تھی۔“

## "الفضل" کی عبارت

"ہاں آخری وقت آن پنجا ہے مان علمائے حق کے خون کا بدرا لینے کا،  
جن کو یہ علماء قتل کرتے آئے ہیں اب ان کے خون کا بدرا لیا جائے گا۔  
واہ سید عطاء اللہ شاہ بخاری سے (۴)، ملبدایوفی سے، (۵)، ملا احتشام الحق  
سے (۶)، ملا محمد شفیع سے (۷)، ملا مودودی پانچویں سوار سے"

("الفضل"- ۱۵۔ جنوری ۱۹۵۲ء)

اپ یہ اقتیاس پڑھ کر تاریخ ہے تھے کہ مجھ سے ایک آواز آئی "حکومت اس وقت  
کماں سورہی تھی"

"حکومت تو وہیں سورہی تھی جہاں اب ہے، لیکن تم کماں سورہ ہے ہو،  
جو اس مشین کے پروز سے ہو۔ میں نے پنجاب کے وزیر اعلیٰ میاں دولت آن سے  
ملاقات کی اور ٹھاڑ کر کی تعلقاتِ عامہ کی وساطت سے اخبار "الفضل" کا اقتیاس  
پڑھ کر سنایا تو میاں صاحب نے ایک لینے کا وعدہ کیا۔"

آخریں امیر شریعت نے فرمایا:

"جلسِ عمل کا بجودِ قدر خواجہ ناظم الدین سے ملا تھا، اس وفد کے سامنے  
خواجہ صاحب مرزا فیض کی حیثیت سے پیش آئے اور صنیلی بردنی کا چکڑا  
لے بیٹھے۔

میں پوچھتا ہوں، خواجہ صاحب ایک وزیر ہیں، انہیں شیخ الاسلام کس  
نے بنایا؟ ایسا معلوم ہوتا ہے، حلامہ شبیر احمد عثمانی کی وفات کے بعد خواجہ صاحب  
خود سخن دیشیخ الاسلام کے فرائض بھی انجام دینے لگ گئے ہیں۔"

خواجہ صاحب کے خطاب کرتے ہوئے امیر شریعت نے کہا:

"تم ناموسِ مصطفیٰ کا تحفظ کرو۔ میں تمہارے کتنے پانے کو تیار ہوں"

میں تمہارے سورج پاؤں گا۔ میں کتا ہوں مسلم لیگ نے پاکستان بنایا،  
ملک تقسیم کرایا ہے، یہ انجمنِ احمدیہ نے نہیں بنایا۔ سرزا محمود اوز طفرا اللہ کا  
پاکستان سے کیا تعلق ہے؟ یہ دم بردیہ سکان برتائیہ آج پاکستان میں دندا رہے  
ہیں۔ ہم ان کی بیہ خدارانہ مرگ میاں ہرگز بروائش نہیں کریں گے۔

**گرفتاری** ۷۷۔ فروری کے بعد مجلسِ نیل نے راستِ اقدامات جعلیٰ کا پروغور کرنے کے لیے  
۷۸۔ فروری ۱۹۵۲ء کو کراچی میں اپنا ایک اجلاس منعقد کیا۔ جس کی صدارت  
مولانا ابوالحنفی نے کی اور حسین بیل قرارداد منظور کی۔

۷۹۔ جنوری کے کنوش میں مرکزی حکومت کو جو نوٹس دینے کا فیصلہ  
کیا گیا تھا، وہ پونکہ مجلسِ عمل کے ایک وفد نے اس حکومت کے حوالے کر  
دیا تھا اور ۸۰۔ فروری کو اس نوٹس کی میعاد تھم ہو گئی ہے، بلکہ مزید چار دن  
بھی لگر چکے ہیں، اس لیے اب پر امن راستِ اقدامات کی شکل کا فیصلہ کیا  
جانا ضروری ہے۔

راستِ اقدامات کی شکل کے متعلق یہ فیصلہ کیا گیا کہ پانچ رضاکارا یسے جنہے  
اٹھاتے ہوں گے جن پر مطالبات ثابت ہوں گے۔

شاہراہِ عام پر سے نہیں بلکہ چھوٹی سڑکوں پر سے ہوتے ہوئے وزیرِ عظم  
کی کوٹھی پر جائیں گے۔ اگر وہاں سنتری اُن رضاکاروں کو روکے گا تو وہ اس  
سے کہیں گے کہ وہ وزیرِ عظم کی خدمت میں مطالبات پیش کرنے اور ان کو تسلیم  
کرنے کی درخواست کرنے آئئے ہیں، اور وہ اسی صورت میں واپس جائیں گے  
کہ وزیرِ عظم ان مطالبات کو تسلیم کرنے کا احلاں کر دیں۔

اگر یہ رضاکار گرفتار کر لیے جائیں گے تو مجلسِ عمل پانچ رضاکاروں کا  
ایک اور دستہ بھیج دے گی اور یہ مسئلہ پر امن طریقے پر اس وقت تک جاری

رہے گا جب تک مطاببات تسلیم نہ کیے جائیں گے۔

گورنر جنرل کی کوئی پر بھی اسی قسم کا پروگرام گایا جائے گا، تاکہ یہ زمینہ  
جائے کہ اس تحریک کا رخ مغض خواجہ نظام الدین کی طرف ہے، اکرو  
بنگالی ہیں۔

مولانا ابوالحسنات محمد احمد اس تبرک تحریک کے پسے ڈکٹر مقرر  
کیے گئے اور نہیں گرفتاری کی صورت میں اپنے جانشین کی نامزدگی کا  
اختیار دے دیا گیا۔ یہ بھی قرار دیا گیا کہ اسی دن شام کو آرام باع میں جو  
جلسہ عام ہو رہا ہے اس میں خواص کو مشورہ دیا جائے کہ وہ حسب محوال  
اپنے کاروبار میں صرف رہیں اور رضا کاروں کے ساتھ نہ جائیں؟

۲۴۔ فروری کو آرام باع میں مجلس عمل کا عظیم اجتماع ہوا، جس میں راست قدام  
کمیٹی کے منتخب ارکان کے علاوہ حضرت امیر شریعت نے حسپ ذیل تقریر کی:  
خطبہ مسنونہ کے بعد آپ نے فرمایا:

”مرزا فیض افسروں نے اپنے عدوں سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے  
اسلامیان پاکستان کو کافرا درہ تدبیانے کی ایک ہرگز تحریک کے ساتھ  
ساتھ اپنے امامی عقیدے کی بنابر پاکستان کو ہندوستان سے ملانے  
کی ناپاک تحریک بھی شروع کر رکھی ہے۔ جو لوگ اور سادہ لوح مسلمان  
اقتصادی بدخلی اور محاذی الحجنوں سے نئک آگران کے وام تزویر کا  
شکار ہو رہے ہیں، اور اس طرح مرزا فیض ان کے ایمان پر ڈاکہ ڈالنے میں  
کامیاب ہو جاتے ہیں۔“

۷۔ اگست ۱۹۵۲ء کو پاکستان کے وزیر اعظم نے اپنے ایک آڑمنی میں  
کے ذریعے سرکاری عازمین پر پابندی عائد کی تھی کہ کسی مخصوص فرقہ کے

عظامہ کی تبلیغ نہیں کر سکتے۔

مرزا می افسران نے اس آرڈیننس کا جو مذاق اڑایا وہ حکومت اور حواسِ دونوں کے سامنے ہے۔

سب سے پہلے مرزا فی وزیر خارجہ سر نظرا اللہ نے اس قانون کی مخالفت کرتے ہوئے بیان دیا کہ ہم اپنے ندیبی عطا یاد اور شمیکر کی تبلیغ سے باز نہیں رہ سکتے اس کے بعد میراں نصیر الحمد فاروقی چیف سیکرٹری حکومت سندھ انhan بہادر ڈاکٹر سید احمد پیر پنڈٹ شٹ راڈر سینی ٹورم، اکٹل سید شبیر حسین شاہ اپنکے بڑے جیل خانہ جات اور ان کے علاوہ دوسرا سے مرزا می افسران نے کئی بار کھلے جبوں کی صدائیں کر کے کفر و ازدواج کی تبلیغ کی، اور سرکاری احکام کا کلم کھلانہ چاہیا، لیکن ان کے خلاف کوئی ایکش نہیں بیگی۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ دراصل حکومت خود مرزا سیت کی تبلیغ کرو رہی ہے۔

ان کے مقابل اگر مسلمان اپنے وینی عطا یاد اور اسلامی روایات کی تبلیغ کیں تو اسے سرکاری اثر ڈال کر مند کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔

تاریخ شاہد ہے کہ دنیا کی قومیں ارباب اقتدار سے اپنے مطالبات کرنی ہیں اور حکومتیں انہیں تسلیم بھی کرتی ہیں۔ مگر ہمارے ارباب اقتدار عجیب ہیں۔ پوری قوم تھنھ طور پر ان سے مطالبہ کر رہی ہے لیکن ارباب اقتدار کے ہمراہ کافیں تک کوئی آواز نہیں پہنچ رہی اور وہ ملت اسلامیہ کی آواز گوئی ان سنبھی کر رہے ہیں۔ مسلمانان پاکستان نے تاج و تخت ختم ثبوت کے تحفظ کے سلسلے میں مرزا نیوں کو اقلیت قرار دینے اور ائمہ دینیوں کو وزارت سے برطرف کرنے کے متعلق حکومت سے جو مطالبات کیے تھے ارباب اقتدار ان مطالبات کو تسلیم نہیں کر رہے ہیں اور مختلف حیلوں بہانوں سے

تختخن ختم بتوت کی تحریک کو دبانے کی کوشش کی جا رہی ہے۔

مجھے تو یوں محسوس ہوتا ہے کہ یا خواہ ناظم الدین بھی مرزا بشیر الدین محمود کے ہاتھ پر سبیت کر چکے ہیں۔ بھی تو مرزا یوں کے متعلق پوری قوم کے مطالبات کو درخواست نہیں سمجھ رہے۔ مجھے خصوصی حلتوں سے علوم ہوا، کہ خواہ ناظم الدین اور مرزا یوں کے درمیان کوئی رشتہ ناطے بھی پوچھے ہیں اگر یہ صحیح ہے تو مسلمان کسی قیمت پر بھی یادداشت نہیں کریں گے ایک بزرگ مسلمان قوم کے حکمران وہی ہو سکتے ہیں جو مسلمان ہوں اور محمد عربی کے غلام۔ محمد عربی کے باغی اکافر اور مرتد مسلمان قوم کے حکمران نہیں رہ سکتے۔

تقریر کے آخر میں آپ نے غصے اور خداباتی لمحے میں فرمایا:

”آل مسلم پارٹیز کونسل نے حکومت کو ایک ماہ کا نولس دیا، جس کی میعاد چار دن ہوئے حتم پوچھی ہے۔ ایک ماہ کے مسئلہ صبر آزاد اور توجہ کے باوجود حکومت نے جس پے افغانی کے ساتھ مسلمان ان پاکستان کے متفقہ مطالبات کو بھکرا یا اس حکومت کے زوال کی نشانی ہے۔“

عوام سے خطاب کرتے ہوئے:

”آپ حضرات میری زندگی کے گزشتہ تیس بیس سالوں کو جانتے ہیں میں نے جس کام میں ہاتھ ڈالا، اپنے ضمیر سے مطمئن ہو گر ڈالا۔ پھر چاہے میں جو آئے ایسے نے اسے پہشہ بھکرا دیا۔ انگلیز بھی جابر سلطنت جب بیرے مطالیہ کے سامنے نہیں ٹھہر سکی تو اس ملک کے حکمران اچھوں نے یہ ملک اللہ اور رسول کے نام پر حاصل کیا تھا اور رج اسی ملک میں وہ اپنے قوانین اور حکومت کے زور پر سپریٹ ملی اللہ علیہ وسلم کی قویں کے مركب ہو رہے ہیں، اگر بزرگ ٹھہر سکتے ہیں۔“

۲۲۔ فردوی کے بعد تا ایں دم بہ حکومت کے فیصلے کے منتظر ہے، اگر وہ خاموش تماشائی کی طرح ہمارے جذبات کا امتحان یتی رہی۔ اس رات کے بعد قوم جو قدام ٹھاٹھے گی، اس کی ذمہ داری پھر حکومت پر ہو گی۔ مسلمان ناموسِ مصطفیٰ کے تحفظ کے لیے پہنچ جان تک کی بازی لگانے سے دریغ نہیں کریں گے۔

اس اجتماع میں غیر ملکی پریس اور فوجوگر افرز کے علاوہ امریکی ایمیسی کے اکان بھی موجود تھے ایمیر شریعت کے انداز خطابت، طرز تکلم کو زیاد کرنا ہوئی تھے میں ساختہ کہا،

”اگر یہ شخص امریکی میں ہوتا تو تمام عمر امریکیہ کا صدر رہتا۔“

ازام بانع کی اسی تقریر سے متاثر ہو کر سندھ کے ایک ڈیڑیے قے سودی ہرب سے اپنے ایک دوست کو خط کے ذریعے اطلاع دی۔

”اگر ۲۴۔ تاریخ کو ازام بانع میں سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی تقریر نہ سنتا، تو شاید میں گمراہ ہو جاتا۔ الحمد للہ کران کی تقریر نے مجھے گمراہی سے بچا لیا۔ ورنہ قریب تھا کہ میں مرزاںی ہو جاتا۔“

رات دو بجے کے قریب یہ اجتماع ختم ہوا۔ تمام زندگانی دفتر تحفظ نظم نبوت (بندر روڈ کالج) میں آرام کرنے کے لیے چلے گئے مابھی دہ نیند سے آنکھ چھلی کھیل رہے تھے کہ پولیس کی بھاری جمیعت نے دفتر کی تمام عمارت کو واپسے محاصرے میں لے لیا۔ کلچی کے نڈیاڑ پولیس افسروں نے رہنماؤں کو جو اس وقت دفتر میں ہو ہو دتھے، اگر قفار کر لیا۔ یہ، ۲۴۔ فردوی صبح چار بجے کا واقعہ ہے، جس میں حضرت ایمیر شریعت اور ان کے رفقاء مولانا سید ابو الحسنات قادری امام طراج الدین الصاری، محدث ناصر رضا، مولانا تاج محل حسین اختر، سید نظفر علی شمسی اور مولانا عبد الرحمن جو ہر قابل ذکر ہیں۔

ایمیر شریعت کی گرفتاری کے بعد مخفی پاکستان سے سینکڑوں افراد کو گرفتار کر لیا گی۔ سارے ماک نے بجادت کی سی شکل اختیار کر لی۔ ہر شہر میں حکام اور عوام کے

دریان تصادم ہوا۔ نتھیاں بند ہو گئیں، شہروں میں ہڑتاں کر دی گئی، سرکاری عمارت کو نقصان پہنچایا گیا۔ ریل کی ٹپڑیاں اکھڑا دی گئیں۔ ان حالات کو دیکھتے ہوئے ۶۔ مارچ ۱۹۵۲ء کو لاہور شہر فوج کے حوالے کر دیا گیا۔

**کراچی حل پیل** زندگی کا سفر طویل ہو کہ مختصر، انسان اس راستے سے گزرتے وقت ان موڑوں یا صعوبتوں سے ناداقف ہوتا ہے، جہاں کبھی تو اس کا دامن نارتا ہوتا ہے اور کبھی خود آبد پا ہو کر صحرائی دیران و خشک وادیوں کو گلہا تے زنگار گل سے مزین کر دیتا ہے، اسی چون زار کی بھاریں پھر فیضِ صحیح ہی کو جب زندگی کا پیغام دیتی ہیں تو نہ صرف گل بوٹوں میں نکھار پیدا ہوتا ہے بلکہ آشیانوں میں طیور بھی لارو گل سے سہکلام ہو کر فضاوں میں جھومنتے لگتے ہیں۔

یہ سارا کچھ انسان کے عزم پر ہوتا ہے، اگر اس میں سختگی نہ ہو تو وہ صلکی بندی بھی انسان کو پیٹی کی طرف لے جاتی ہے۔

تینیں برس ہوتے کہ امیر شریعت صرف ایمان کو زادراہ بنانکر عزم و ارادے کے پیروں میں گھر سے نکلے تھے، اس طویل سفر میں قدم قدم پر جن منگلاخ وادیوں سے ان کا گذر ہوا، اس منزل کا ہر موڑ گواہ ہے اور اس راستے کی ہرشے شہادت دے گی کہ بادیوم کے تند و تیز جھوٹے بھی اس مردبویش کے عزم و استقلال کی دیواریں نزگاکے سے سفیدہ برگل بنائے گئے، تا نہ صورت ناتوان کا

ہزار موجوں کی ہو کشاکش مگر یہ دیا سے پا رہا

تحریک ختم بوت سے پیشہ کئی سال ہوتے امیر شریعت کے تمام جسمانی اعضاء ان سے بخاوت کرچکے تھے، ہنکھوں کی بینائی کمزور ہو چکی تھی کہ عینک لگاتے کے نہادی ہو گئے۔ دامت ایک ایک کر کے بواب دے گئے اور ان کی جگہ جبی دانتوں تھے سنبھال لی۔ درودگردہ کے ایسے مرعنیں ہوئے کہ معالج نے خواک سے چاول ہمیشہ

کے لیے نکال دیے تب خیر معدہ کے باعث کئی کئی گھنٹے پریشان پڑے رہتے، پھر ان سب کی بڑا پے نے اس قدر حوصلہ فرازی کی کہ ہر مرض بذاتِ خود بخاوت کا علم لے کر اٹھ کھڑا ہوا اور نقاہت کے آثار اس تیزی سے اپھرے کہ پھرے کی جھریاں صاف دکھائی دیتے لگیں، اور امیر شریعت تاریخِ ماضی کے کھنڈرات کے سوا کچھ باقی نہ رہتے ان حالات میں وہ کوچھ جیل خاتم میں لائے گئے۔

شمارے رات بھر کے سفر سے تھک ہا رکراونگھر ہے تھے۔ کائنات کی سیاہ چادر پر انسان کی روشن قند میں صبح صادق کے جالے سے منہ چھپا رہی تھیں کہ مژاں نے الصسلوۃ حییۃ قمی اللہ عزیز کا اعلان کر کے مسجد کے میناروں کو گواہ بنایا کہ اس نے سونی ہوئی انسانیت کو تلاش صداقت کا راستہ تجویز کر دیا ہے ورنہ انسان ہے کہ اپنا آنا تھیات خانج کر کے ایسا سویا ہے کہ صور ارفیل سے پہلاں کا بیدار ہونا مشکل نظر آ رہا ہے۔ مولانا ابوالمحبتات کی امامت میں امریکا نہم ثبوت فہی جیل خاتم میں صبح کی پہلی نماز ادا کی اور پورا گار خالم کے حضور دعا کی۔

«اے رب العزت! ہمارا کوئی جرم اس کے سوانحیں کہ مجھ سلطنت  
صلی اللہ علیہ وسلم کی آبرو باقی رہے، ہم رہیں یا نہ رہیں۔ مگر تیرے دنیا دار  
لوگوں نے ایوان سلطنت میں بیٹھ کر ہماری فرو جرم پر ہمارے باغی ہوئے  
کی مرثیت کی ہے، اگر تو دلوں کو جانشے والا ہے کہ ہماری رطابی اپنی اپنی  
ذات، اپنے کسی نصب کے یہ نہیں بلکہ تیرے ارشاد کی تعییں میں ہے تک  
”الْبَوْرَ الْمَلْتُ لَكُو دِيْنَكُو وَأَنْتَمُ عَلَيْكُو دِعْمَتِ  
وَرَضِيَتِ لَكُو إِلَاسْلَامَرِدِ بُنَّ“»

بہناؤں کی انکھوں میں آنسو، دلوں میں جذبات کا طوفان اگذا آیا۔ امیر شریعت کی سفید داڑھی پر گر کر یہ نے آنسو پھولوں پر شتم کی بھاریں دکھا رہے تھے پس پڑنے والے جیل خان

عنایت اللہ تعالیٰ حیدر آبادی نے امیر شریعت اور ان کے رفقاء سے کہا ہے آپ حضرات جن کو بھڑکیوں میں لائے گئے ہیں، یہ وہی خوش سخت کو بھڑکیاں ہیں کہ جہاں ۱۹۲۱ء میں مولانا محمد علی جو ہر مولانا حسین احمد مدنی مولانا شوکت علی، مذکور سیف الدین کچلوخاوات کے جرم میں رہ چکے ہیں۔ یہ سنتا تھا کہ انگریزی اقتدار اور جور و ستم کی ساری تاریخ نقش پر دیوار بن کر ابھرائی۔ جیل خانے کی ایک ایک اینٹ پس دیوار نہاد کی کہانی بیان کرنے لگی۔

امیر شریعت نے جیل خانے کے درودیوار سے خطاب کرتے ہوئے کہا ہے:-

”۱۱ سے اپنی دیوار، آہنی دروازہ! تم گواہ رہنا کہ مولانا حسین احمد

مدفن مولانا محمد علی جو ہر اور ان کے رفقاء وطن عزیز کی آزادی کیلئے ۱۹۲۱ء میں تھمارے مصائب جیل سکتے ہیں، تو ۱۹۵۲ء میں عطا اللہ شاہ بخاری اور اس کے ساتھی بھی خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسَّلَامُ کی آبرو کے لیے تھمارے مصائب دلام سے خالق نہیں ہوں گے۔“

امیر شریعت کے ان الفاظ پر پہنچنے نہ چیل اور دوسرے افسران بہت متاثر ہو کر اچھی جیل میں گورکاری طور پر کلاس کا اعلان نہیں کیا گیا تھا، تاہم خوارک اوپنچے درجے کی ملتی رہی اور پہنچنے نہ چیل کے بہتر رویے سے وقت اچھا گز تارہ۔

امیر شریعت دیوبندی ابوالحسنات قادری بریلوی، فیض المحسن بریلوی آجائ الدین انصاری دیوبندی اور مظفر علی شمسی شیخہ عقیدہ ختم بتوت کی طفیل یہ سب امیران ختم بتوت پاشج و قت کی نماز مولانا ابوالحسنات کی امامت میں پڑھتے تو ہے اند تو کسی کا نہ سہب فلاح ہوا اور تھی کبی کے عقیدے میں فرق آیا، بلکہ ان کی باہم رفاقت نے اکثر شبہات کا ازالہ کر دیا۔

امیر شریعت کے اخلاق اور کو واضح نے مولانا ابوالحسنات کو ان کا اس قدر گردیدہ کیا کرو بے اختیار کئے لگے:-

”شاہ جی! آپ تو اس دور کے ولی ہیں۔ مجھے تو آپ سے متعلق بہت

کچھ کہا ساگی تھا، لیکن آپ سے قربت داری نے میری ساری غلط فہمیاں بور کر دیں، الحمد للہ

امیر شریعت یہ سن کر مسکرا تے اور "استغفار اللہ" پڑھتے رہے۔

**حکام کے پیشامات** | اس دو ران ایک روز پر ٹینڈنٹ جیل، وزیر اعظم پاکستان خواجہ ناظم الدین کا پیغام لے کر آئے۔

"آپ کی گرفتاری کے بعد ملک بھر میں تشدد کی جو تحریک چل نکلی ہے اور اس کے نتیجے میں مرکاری اور غیر مرکاری املاک کو جو لفظان منع رہا ہے آپ اس سے لاحقی کا انعام کریں، آتا کہ ملک میں امن قائم ہو، اس کے جواب میں امیر شریعت نے کہا:

"خواجہ صاحب کو میری طرف سے کہہ دو، رعن پر تبعثہ کر لینے کے بعد آپ

جم کوتولپتے کی اجازت یعنی نہیں دیتے،" یہ سن کر پر ٹینڈنٹ جیل اپنا سامنہ لے کر چلے گئے۔

گرفتاریوں کے قریب پندرہ روز بعد لاہور سے سی آئی ڈی کے دو ذمہ دار افسروں کا پیغام میں رائے میاں ختم بہوت سے ملنے آئے اور کہا:

"اگر آپ حضرات یہ کر دیں کہ تحریک ختم بہوت ادولت از کے ایسا پر چلانی کوئی ہے تو حکومت آپ کو اکرنے کے لیے تیار ہے"

ممکن ہے تکہ بادشاہی کی اس پیش کش پر نواسہ ان قفس کی تیلیوں سے آزادی پرواز کے شوق میں موسم گل سے نام و نیام کرتے، کہ امیر شریعت دہیان میں بول اُٹھے۔

"یہ بحوث ہے، ادولت از ایک دنیا دار انسان ہے، اور تحریک ختم بہوت پاک بذات کی خرگت، اس کی ذمہ داری کسی فاسق و فاجر پر نہیں ٹالی جاسکتی، جاڑ پیڑ حکومت سے کہہ دو، تحریک میں نے چلائی ہے، اور اس کا ذمہ دار

بھی میں ہوں۔"

امیر شریعت کے یہ تیور دیکھ کر سی، آئی، ڈی کو اپنے اد سے کی ماری بسال اللہی طی  
سکھ جمل اتحمیک اپنے شاپ پر تھی، عوام اور حکومت کے دریان کچھ اپنے رہا تھا۔  
محلاتی سازشوں کے جال صوبائی سیاست کو اپنی پیٹ میں لے چکے تھے۔  
پاکستان کے گورنر جنرل مک خلام محمد جو تحریک ختم بیوت سے پیشہ خواجہ ناظم الدین کی حکومت  
کے گرد سازش کا ایک مصبوط ہار تیار کر چکے تھے، جس کے باعث منہ مسلم لیگ پاکستانی  
بورڈ کے نمبر اور صوبائی مسلم لیگ کے صدر کی حیثیت سے محمد ایوب کھوڈو، خواجہ ناظم الدین  
سے بnadat کر چکے تھے۔ سرحد پہلے سے باغی تھا۔ تحریک ختم بیوت نے پنجاب کے حالت  
بھی گورنر جنرل کے حق میں ہموار کر دیئے اور خواجہ ناظم الدین کے خلاف ان کی اندر ملنی سیاست  
بھی کامیاب ہو کر رہی کامنہوں نے، ۱۔ اپریل ۱۹۵۲ء کو یکائیکی خواجہ ناظم الدین کی حکومت  
کو برخاست کر دیا۔ اس سے پیشہ پنجاب کے وزیر اعلیٰ مطہر دلتانہ کی مزروعی پر خواجہ ناظم الدین  
سے دستخط کرایے گئے تھے۔

خواجہ ناظم الدین کی جگہ مسٹر محمد علی بوگڑہ کو جوان دنوں امریکہ میں پاکستان کے سینئر تھے  
نیویارک سے بلوکر پاکستان کا وزیر اعظم مقرر کر دیا۔  
یہ سارا کچھ ڈرامی انداز میں ہوا کہ خود حاکموں کو بھی اپنی مزروعی کا حل نہ ہو سکا، جیسے  
خواجہ ناظم الدین نے اپنی بطریقی کا اعلان رٹیلیو پر سنا۔

حکام بالاں کھیل تماشوں میں معروف تھے۔ شہری عوام اپنیس اور فوج سے دست و  
گریاں تھے کہ ۱۔ اپریل ۱۹۵۲ء کو حضرت امیر شریعت اور ان کے ماتھ مولانا ابو الحسن،  
صاحبزادہ فیض الحسن، منظفر علی شمسی، عبدالرحیم جوہر کو کراچی سے سکھ جمل میں منتقل کر دیا گی۔  
مغربی پاکستان میں جن جمل خانوں کو اپنے اندر ملنی باحوال کے باعث خوف دہرس  
کا مرکز قرار دیا گیا ہے یا جن کے تاثر کو جرائم پیشہ عنابر نے قبول کرنے سے پناہ مانگی ان

میں سرحد کی ہری پور جیل اپنچا ب میں ساہیوال اور میانوالی کے جیل خانے، بلوچستان میں مچھ جیل اور سندھ میں سکھ کاجیل خانہ مشور ہے۔

آخرانہ کر جیل خانہ کو دریائے سندھ سے نکلی ہوئی نہر پر تحریر کیا گیا ہے اجس کی وجہ سے مچھ اور کھٹل اس بندی خلنے کی خاص صفات ہیں۔ موسم گرامیں سندھ کی بیتی ہوئی رستہ بادی ہوم کے دونوں جب آگ الگتی ہے تو سارا سندھ جنم کردہ معلوم دیتا ہے اس پر بھی سکھ جیل کی پیداوار کھٹل اور مچھ، محدود نہیں ہوتی۔ حارہ کاجیل بھا ب کی گرم ہوا میں ان بلاؤں کا خاتمہ کر دیتی ہیں لیکن سکھ کاجیل خانہ اپنی ان خصوصیات کے ساتھ نمایاں حیثیت رکھتا ہے حضرت امیر شریعت افغان کے رفقار جب اس جیل میں داخل کیے گئے تو موسم گرام اپنے شباب میں قدم رکھ رہا تھا۔ سندھ کے ریگستانوں میں بالوریت کے گھونڈوں سے بادی ہوم کی اٹھکیبیاں سستی کے قدموں کی تلاش میں سرگداں تھیں لیکن پنوں کو لے جانے والے ادنٹ ان نشانوں کو بھی سمیٹ کر لے گئے تھے۔ مگر عشق ہے کہ ہنوز تلاش محیوب کا روپ دھارے صحراؤں کے دامن تار کر رہا ہے۔

موسم کے اس جلاڈ میں امیر شریعت کو قانون اور سیاسی انتقام کے ملے جملے جذبات سے سکھ کے جیل خانے میں ڈال دیا گیا۔

خوارک | غیر ملکی حکمانوں نے اپنے سیاسی حریف سے جیل خانوں میں ہمیشہ شرافت کا برناوی کی۔ تعلیم، ثہرت، خاندانی رکھ رکھا وہ امنزد دیتے وقت وہ ان سب کے پس منظر میں ایک نظر جبانک لیتے تھے اور سیاسی مجرم کے ذاتی اور اجتماعی حقوق ہمیشہ بجال رکھتے، لیکن ۱۹۵۲ء کے سلان حکمانوں نے غیر ملکی رہنماؤں سے جو سلوک کیا، ماضی قریب کی تاریخ کا اس قدر گھنٹا نہ با ب ہے کلاس کی پرده دری سے شرمندگی کے ٹلاوہ اور کچھ نہیں ملتا۔

حضرت امیر شریعت ۱۹۷۱ء میں پلی مرتبہ جیل خانے گئے تو انگریزی قانون نے

انہیں اپنے خیال میں بخادت کا جرم قرار دیا تھا، اس پر بھی انہیں پیش کلاس قیدیوں کی خوراک دی گئی بیزیر ۱۹۴۰ء تک وہ جب بھی اسی فرنگ بسوئے انہیں اسی درجے کا مستحق سمجھا گیا، لیکن ۱۹۵۲ء کی تحریک نرتو حکومت کے خلاف تھی اور نہ ہی اسے ملکی بخادت سے تعبیر کیا جاسکتا ہے۔ خالص مذہبی نو عیت کی تحریک کو بخادت کہنا اسلام کے بنیادی اصول سے عدم واقفیت کے مترادف تھا، مگر اس دور کے مسلم لیگی حکمرانوں نے ہفت ذاتی وقار کے لیے اس تحریک کے قیدیوں سے جیل خانوں میں ایسا برنا ذکیر جیل مینول (۱۹۴۷ء) (بھی اس کی اجازت نہیں دیتا۔)

MANNUAL  
سکھ جیل کا بلاک نمبر ۶ جس کا رقم اپنی وسعت کے اعتبار سے ان قیدیوں کی حیثیت کے مطابق نہیں تھا۔ لیکن حکام جیل نے انہیں ہمیں رکھنا مناسب سمجھا اس کے صحن میں نرتو سائے کے لیے درخت تھا اور نہ پانی کا معمول انتظام اہر قیدی کو نہانے کے لیے صرف ایک لوٹا پانی ملتا تھا، فو قیدی نو لوٹے پانی لے کر ایک قیدی کے نہانے کا انتظام کرتے اور اس طرح ایک آدمی کی بازی نوون کے بعد آتی تھی۔ خوراک میں چاول کے آٹے کی روٹی، گھاس پھوس اور تیل کے پچھار کی بیٹری، مسور کی وال، قریباً پندرہ دن یہی خوراک دی جاتی رہی کیونکہ بی کلاس کے کاغذات آنسے میں دیر ہو گئی تھی، حالانکہ قیدی کی ایک جیل سے دوسری جیل میں تبدیلی کے ساتھ ہی اس کے متعلق کاغذات بچھ دیے جاتے ہیں، مگر تم بُوت تحریک کے قیدیوں سے امتیازی سلوک کے پیش نظر حکام کی یہ حرکت بھی اپنی جگہ عجیب رہی، اس غفلت اور سی کلاس خوراک کا نتیجہ یہ ہوا کہ حضرت امیر شرعیت کی بیماری دشوار اور درد گرد (۱۹۴۸ء) میں اس قدر اضافہ ہوا کہ آخر کو یہی امراض جان یو اشاعت ہوئیں، کیونکہ حکما رکی تاکید مతھی کہ چاول کبھی استعمال نہ کریں۔ لیکن چاول کی روٹی بہر حال کھانی پڑی اور بہتر خوراک کے کاغذات پہنچنے تک امیر شرعیت اپنی رہی سی تو انہی بھی صدائے کر بیٹھیے اور مسور کی وال کا بیٹا نی پر بھی اثر ہوا۔ ان دونوں سکھ جیل کا

درجہ حرارت ۱۴۲ ڈگری تک پنج چکا تھا جیل میں پانی کی قلت اسائے کی کمی اور خوار کی بے ضابطگی ایسی بے اخلاقیوں کو دیکھ کر حضرت امیر شریعت سکھ کے جیل خاڑ کو سفر (بھتمن) کہا کرتے تھے۔

**محمد علی بوگرہ کی آمد** تحریک نظم بوت کے باعث پاکستان کی سیاست میں عاجلانہ طور سے اکثر ایسی تبدیلیاں آئیں کہ عالم اور خود حکمران پارٹی کو بھی اس کا یقین نہیں تھا۔ فضلًا صوبہ سرحد کے خان برادران کا وجود ہلکی حکمراؤں کے لیے دشمنی کا انتہائی بلند معالم رکھتا تھا۔ لیکن سیاسی ضرورت نے راتوں رات دشمنی کو دستی میں بدل دیا۔ ملک غلام محمد گورنر جنرل پاکستان نے اپنی کمیٹی کے وکن سکندر مرزا کے مشورے پر ڈاکٹر خان کو حکومت کے قریب کر لیا۔ عبدالمیڈم خاں پہلے سے ہی محمد علی بوگرہ کی وزارت میں شامل ہو چکے تھے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ صوبہ سرحد کی سیاسی چیلپش سیاست کے لیے نظم ہو گئی۔ لیکن پنجاب کے امن کی بارگاہ تحریک نظم بوت کے رہنماؤں کے ہاتھ میں تھی۔ اور وہ سب کے سب جیل خانوں میں تھے، چنانچہ اس کام کے لیے گورنر جنرل پاکستان نے اپنے ناظر وزیر اعظم کو سکھ جیل میں بھیجا۔

«آپ حضرات اگر اپنی تحریک کے سلسلے میں حکومت کے روبرو مختار کر دیں تو آپ کو رہا کر دیا جائے گا۔ میں اسی کام کے لیے آپ سے ملنے آیا ہوں!»

وزیر اعظم پاکستان کے یہاں افاظ حضرت امیر شریعت ادانت کے ہم اسی ان قضیے کے نہیں تھے اس سے پیشتر اس قسم کی پیش کش کراچی جیل میں سابق وزیر اعظم کی طرف سے بھی ہو چکی تھی۔

امیر شریعت نے محمد علی بوگرہ کو نہایت محظوظ جواب میں فرمایا:

«آپ حضرات کو ہماری اس قدر نکر کیوں ہے؟ سہ

صبو اپنا اپنا ہے جام اپنا اپنا  
کیسے جاؤ مے خارو بکام اپنا اپنا

دزیراعظم پاکستان امیر شریعت کا یہ شہر سن کر تھوڑی دیر تھہر سے اور وہ اپنے چلے گئے۔  
بھوپت ڈاکو جب برائی اپنی منزل پر پہنچ کر دم توڑ دیتی ہے، تو نیکی اپنے سفر کا آغاز  
کرتی ہے۔

برائی گفتار میں ہو کر کردار میں، انسانیت کے لیے ستم قاتل ہے، جب اس میں نہیں  
سرابیت کرتی ہے تو اچھا بلہ آدمی آدمیت سے محروم ہو کر سماج کی نظر میں آدمی نہیں رہتا۔ بلکہ اس کا  
ہر کردار سو سائیلی میں برائی کا ہر زیج کا نشانہ کراس کے پاس سے علق میں پیوست ہو جاتا ہے اور نیکی  
نیکی اور برائی کا سلسلہ ہے، اگر کائنات حلق سے نیچے اتر جائے تو بھیں آدمی برائی کا خالق بن کر  
البیس کے بھی پر کرتے لگتا ہے درہ مرشدت اچھی ہوتا کاشٹا اگل دینے میں دیر نہیں لگتی۔

۱۹۴۷ء کے بعد بھارت کی سرزمیں کو وہاں کے دانش مندوں نے اپنی فلکیت کاریوں کے  
باعث انسانوں کے لیے جہنم کردہ بنادیا۔ میوک، افلاس اور فرقہ پرستی نے آدمی کو آدمیت  
سے اس قدر بیکار کر دیا کہ پھر اس دھرتی کی کوکھ سے چور ڈاکو اور دشمنوں نے جنم لینا شروع کیا۔  
بھوپت ڈاکو اسی دور کی پیداوار ہے۔ راجپوتانہ کا علاقہ اس کی زندگی مختا۔ اس پاس کی ختنک  
پھاٹیاں اس کی آماجگاہ تھیں۔ دولت مندوں کو بوٹ کران کا سرمایہ غربیوں میں تقسیم کرنا اور اس  
کے لیے اس کی قتل و خارت گری نے تمام راجپوتانہ کے امراء کو ہر سال کر دیا تھا۔ بھارت کا  
قانون اپولیس اور فوج اپنی ساری قوت کے باوجود بھوپت ڈاکو کو اس کی غیر آئینی حرکات  
سے روک نہ سکی۔ حالانکہ راجپوتانہ کے پتھر اور ریت کے ذرات تک حکومت کے محاون تھے،  
اوپنچھے پہاڑوں کی پھاٹیاں بھوپت ڈاکو کی چخلی کھا رہی تھیں، مگر برائی عزم انسانی کی ہے رہی  
میں اس قدر تو انہوں کی بھی کوئی حکومت کے فدائی بھی اسے شکست دینے میں ناکام رہے۔  
۱۹۵۳ء کے شروع میں بھوپت ڈاکو اپنے غیر آئینی افعال کے باعث بھارت

بھاگ کر تھر پار کر کے راستے پاکستان میں داخل ہوتے ہی سرحد پر گرفتار کر لیا گیا، اسے سکھ جیل میں امیر شریعت کے برابر والے احاطے میں رکھا گیا تھا۔

جیل خاتے کی ..... آئینی دیواریں توڑ کر بھوپت ڈاکو ہر دن امیر شریعت سے کسی نہ کسی طرح ملنے آ جاتا اور پہر دن بیٹھا رہتا۔ اس کی مسلسل اور پیغم بھیک نیز حضرت امیر شریعت کے اخلاقی اور روحانی اثر فے بھوپت ڈاکو کو امیر شریعت کا گروہ دیدہ بنادیا۔

سکھ جیل کے مصائب نے امیر شریعت کو اس قابل نہیں رہنے دیا تھا کہ وہ اپنی صحت کے سوا کسی دوسرے کی فکر کرتے، مگر اسلام کے اس عظیم مبلغ نے اس جہنم کدھ میں بھی اپنے فرائض سے کوتا ہی نہیں کی۔ قرآن کریم اور حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے روذہ روزیں نے بھوپت ڈاکو کو انسانیت کی وہ راہیں دھاییں جس سے بھٹکے اسے برسوں گذر چکے تھے۔ گناہوں کی وہ آگ جس نے بھوپت کی انسانیت کو جلا کر راکھ کر ڈالا تھا اور اسے اپنے انسان ہونے پر شبہ ہونے لگا تھا۔ اس آگ کی ایک ایک چھکاری رشد و ہدایت کے بھول برسانے لگی۔ وہ اسلام کو اس قدر سمجھ چکا تھا کہ ممکن ہے مسلمان ہو جانا۔ مگر بھارت گورنمنٹ نے اپنے مجرم کا پاکستان گورنمنٹ سے مطالبہ کر لیا، اور بین الاقوامی قانون کے مطابق بھوپت ڈاکو کو بھارت سرکار کے حوالے کر دیا گیا۔

لاہور سمندری جیل | سلم لیگی سکم انوں کی تھا قبیت اندریشی اور عوام کے مذہبی جذبات کے باعث ۱۹۵۳ء میں بوکچہ ہواتاریخ نے اسے بیشہ کے لیے اپنے دامن میں محفوظ کر لیا ہے اور جب بھی یہ گردھلے کی تحقیقت شفافت پانی کی طرح نظر آئے گی۔

۱۹- جون ۱۹۵۳ء کو گورنر پنجاب نے آڑوی نس نمبر ۳۷۵ء صادر کیا۔ جس کی رو سے ان واقعات کی تحقیقات مقصود تھی، جن کے باعث ۱۹۵۳ء میں مسلمانوں اور مذہبیوں کے درمیان ہنگامہ ہوا۔ چنانچہ چھٹی جیٹس مسٹر محمد نیز رصدر تحقیقاتی عدالت (اور مسٹر ایم ایم کی) کی

(عمر تحقیقاتی عدالت) پر مشتمل ایک ڈوئین بخش مقرر کیا، جس نے یکم جولائی ۱۹۵۳ء کو اپنی کارروائی کا آغاز کیا۔

تحقیقاتی عدالت نے دیگر جماعتیں کی طرح مجلس احوار کو بھی فریق قرار دیا۔ احوار رہنماؤں نے جوان دنوں لاہور سنٹرل جیل میں محبوس تھے، تحقیقاتی عدالت کے ذریعے حکومت مغربی پاکستان سے مطالبہ کیا کہ مجلس احوار کے ممتاز رہنماؤں کو خلافت جیلوں میں بندیں ان سے باہم مشورہ ضروری ہے، لہذا ان سب کو لاہور سنٹرل جیل میں اکٹھا کیا جائے تاکہ تحقیقاتی کمیشن کے راستے میں الجھاف پیدا نہ ہو۔ زعامتے احوار کے اس مطلبے میں جیسے جیسے تباخیر ہوتی گئی، تحقیقاتی کمیشن کا اصرار بڑھتا رہا۔ تا آنکہ ۲۵ جولائی ۱۹۵۳ء کو سکھر جیل کے یہاں جن میں امیر شریعت کے علاوہ مولانا ابوالحنفی، منظفر علی شمسی، اصا جزا دہ فیض المحسن اور دیگر رہنماؤں شامل تھے، لاہور سنٹرل جیل میں لا گئے۔

لاہور کا یہ تاریخی جیل خانہ جس کی بُجگاہ "شادمان کا نوی" آباد ہے، اپنی تاریخ کا واحد جیل خانہ تھا۔ اس کی ایک ایک کوٹھڑی، ایک ایک بارک حریت پسندیں پر کیے جانے والے ظلم و ہجور کی داستانیں سن سکتی تھیں۔ اس کی آنکھوں نے ان نوجوانوں کو پھانسی پڑھتے دیکھا تھا، جن کا جرم صرف یہ تھا کہ وہ غیر ملکی سامراج کے خلاف صفت آراء تھے۔ اس کے کانوں نے بیدنی کی دہ آوازیں سنی تھیں، ہجور رضا کاروں کو ملکی سے باندھ کر صرف اس جرم میں مارے جاتے کردہ اپنے ملک میں غیر ملکی راج پسند نہیں کرتے تھے لاہور سنٹرل جیل کی اونچی دیواروں نے ان نوجوانوں کو بھوک سے سکتے اور... مرتے ہوئے دیکھا تھا جو جیل خانے کے غلط نظام کی اصلاح چاہتے تھے۔ آزادی وطن کے جرم میں تڑپ تڑپ کر مرنے والوں کا تما شر دیکھنا تو اس بندی خانے کا روڑ کا مشغل بن گیا۔ اگر برصغیر کی تقسیم میں انگریز کا دخل نہ ہوتا تو لاہور سنٹرل جیل قومی عجائب کے لیے محفوظ کر لی جاتی، مگر... ۴

## منزل انہیں ملی جو شرکیب سفر نہ تھے

۱۹۷۶ء کے شور متد من بخادت کے بعد امیر شریعت پہلی بار اس جیل میں آئے تھے قفس کے دیوار و دردی برینہ مجرم کو دیکھ کر اس قدر بے تابو ہوئے کہ ایسا ان نفس بھی اپنی تیلیاں توڑ کر موسم بہار کا مزہ یہنے لگے۔ امیر شریعت کے اکثر فقاد پیشتر سے اس جیل میں موجود تھے، جن میں شیخ حسام الدین امولانا محمد علی جاندھری، امولانا محمد حیات ان سب کو دیوانی احاطے میں رکھا گیا تھا۔ امیر شریعت اور امولانا ابوالحناس بھی یہیں رہتے۔ سنٹرل جیل میں امیر شریعت کی آمد سے محفل عناق میں رونق اگئی، گواہیں شریعت کے پاس دل زندہ کے سواب کوئی دولت باقی نہیں رہی۔ صحت عمر رفتہ کے ... ساتھ رخصت ہو چکی رہی۔ رہی سی کسر سکھ جیل نے پوری کردی۔ نقاہت کے باعث امیر شریعت کا پُر بہار چھوپت جھڑ کے موسم کی طرح اپنا رنگ دروغ عن صائم کر چکا تھا، تاہم وہ اپنی گراں بہما و ولت کہ "زندگی زندہ دلی کا نام ہے" کے سمارے خغل میں مغل بنا کر ایساں ہم قفس کے ساتھ وقت گزارنے لگے۔

**موقوف اور اعتماد** عوامی زندگی میں ہم خود پر اعتماد اسی قدر لازمی ہے جن قدر انسانی احصاء پر بھروسہ کرنا ضروری ہے، در نظر تو گھر کا نظام چل سکتا ہے

اور رہی سیاسی جماعتیں زندہ رہ سکتی ہیں۔

امیر شریعت نے صاحب رائے اور قادر الکلام ہونے پر بھی زندگی میں رضا کار بڑا تک کو اپنے بھروسے میں لیا اور قابلہ ہائے حیات کے ایک ایک فرد پر اعتماد کی ایسی عمارت استوار کی کہ ہر آدمی کو اپنے اعتماد کا دارث قرار دے دیا۔

تحقیقاتی حکومت کے روپ میں احرار اور مجلس تحقیق ختم بیوت کا موقف واضح کرنے کا سوال آیا تو مشترک رہنماؤں کا ایک خصوصی اجلاس جیل میں منعقد ہوا، جس میں مختلف احباب نے اپنا اپنا نظریہ بیان کرتے ہوئے تحقیقاتی کمیشن کے ساتھ تعاون پر زور دیا۔

اجس میں دوستوں کی رائے سے سن کر امیر شریعت نے ایک سرو آہ کے ساتھ فرمایا:  
 «اپ دوست جو فیصلہ چاہیں اگر بیں میں اس سے انحراف نہیں کروں گا، آپ  
 حضرات کی بالوں نے میرے دماغ کو تباہ کیا ہے، لیکن میں اپنے دل کو کیا  
 کروں، یہ میرا ساتھ نہیں دے رہا۔ دل گواہی دیتا ہے کہ یہ کمیش سارے ساتھ  
 انصاف نہیں کرے گا، مگر ارباب حکومت نے یہیں رسوا کرنے کے لیے ایک  
 خوبصورت چال چلی ہے۔»

اگر میری انواع تو ہمیں کمیش سے عدم تعاون کا اعلان کر دینا چاہیے، پھر  
 جو ہو گا دیکھا جائے گا۔

ویسے آپ لوگوں نے شہید گنج اور ۱۹۷۶ء کے انتخاب کے موقع پر بھی  
 میری بات نہیں مانی تھی اور آنزوہی ہو کر رہا جس کا میں نے اٹھا کر کیا تھام مجھے  
 یقین ہے کہ اب بھی آپ میری بات نہیں مانیں گے۔ تاہم اگر آپ حضرات  
 اس پر صبر ہیں تو پھر ہمیں مشروط تعاون پر آمادگی ظاہر کرنی چاہیے کہ ہمارا اصل  
 فریقِ مخالف چونکہ قید و بند سے باہر ہے، اس لیے یا تو اسے بھی ہمارے ساتھ  
 یہاں لایا جائے تاکہ مقدمہ کی پیروی کے لیے ہم دونوں کے وسائل اور فدائی  
 کیساں ہوں، یا پھر ہمیں آزاد کر دیا جائے تاکہ ہم بھی اپنا موقع آزادہ ماحول  
 میں واضح کر سکیں۔

ایک فریق کو آزادا اور دوسرا سے کو سلاخوں میں بند کرنا، عملی صورت ہی اس  
 بات کا واضح ثبوت ہے کہ ارباب حکومت اپنا فیصلہ صادر فرمائے ہیں۔ میری  
 ماں، تراپتی زندگی کا باقی حصہ قید و بند کی نظر کر دو، اور اپنا معاملہ اللہ کے پرورد  
 کر دو۔ وہ مہتر کار ساز ہے۔ لیکن اگر آپ حضرات اس کے لیے آمادہ نہ ہوں گیں  
 تو میں آپ کے فیصلے کا پورا پابند ہوں گا اور انشاء اللہ اس پر حمل کر دیں گا۔

ہمارے ہاں توجہ انتظام ہے چند دوستوں اور ساتھیوں کی رنافت کا ۱۰

امیر شریعت کی اس تقریر کے باوجود اجلاس نے فیصلہ کیا کہ مجلس احراک متوافق نتائج سے بے پرواہ کرنے یعنی جماعت تحقیقاتی حکومت کے سامنے اپنا موقف پیش کر دینا چاہیے۔

**سکھ جل کا نزکہ** | جن کی زندگی ایران بلا کے لیے عجیب و غریب ہوتی ہے۔ گاہ یہ لوگ خدا میں بھی بہاروں کا سامان پیدا کر لیتے ہیں اور گاہ ان کی زندگی میں ایسا

موڑ آتا ہے کہ گھروں کی یاد بہاروں کا موسم بھی ویران کر دیتی ہے۔ اسی قسم کی ایک محفل آزادی میں امیر شریعت نے دوستوں کے اصرار پر سکھ جل کے واقعات بیان کرتے ہوئے فرمایا:

«کراچی کے ایسا باب اختیار نے ہم بوڑھوں (مولانا ابوالحسنات کی طرف اشدا

کرتے ہوئے) کے ساتھ کیا سلوک کیا، اور پھر سکھ جل کے افسروں کی اخلاق  
بانگکی اور ان کی سرد مردی کے واقعات متاثر نے اور کہا کہ جون جولائی کی ہلاکت

خیزیاں، سکھ جل، پھر اس کے رحم دل اور ذرۂ توازن ایسا باب اختیار میں یہ تو  
میرے اللہ میاں کا فضل و کرم ہوا کہ ہم ہاں سے زندہ اور سلامت آگئے ہیں

دریان لوگوں نے اپنی جانب سے کوئی دفیقہ فروغ نااشت نہیں کیا تھا۔

چاول اور نامعلوم اشیاء کے امترانج سے بوسخت سے سخت روٹی تیار

ہو سکتی تھی وہ ہمارے لیے مہیا کی جاتی تھی۔ ساگ پات کی جگہ گھاس پھنس اور

مسمل سور کی دال، یہ ہمارے لیے سب سے بہتر فراہم تھی اور یہ صاحتِ فرا

مقام سپتے ہوئے خفتر قہر نما کمرے جن سے معمولی ہوا کا گزر بھی مشکل سے ہو

سکے، ای تھی ہماری قیام کا ہ۔ جس کا تیتجہ یہ نکلا کر ان تکمیلت دہ اور دلگداز حالات

میں میری صحبت کا استیانا س ہو گیا۔ جنم پر پہلے گرمی کے دانے نے منوار ہوئے

پھر وہ سخت پھوٹے بن گئے، جنہوں نے میرے بدن میں اس طرح آگ لگا

دی جس طرح کر دیکھتے ہوئے انکا رے جنم پر رکھ دیے گئے ہوں۔

متحده ہندوستان میں میں نے سخت سے سخت جیل خانے دیکھے ہیں اور سفاک سے سفاک جیل کے انگریز افسروں سے بھی واسطہ پڑا ہے اور بعض افسروں سے تو ایسی بھٹکی کر رہائی تک اکھائی جا رہا، لیکن سکھ جیل میں ہمارے ساتھ کچھ نزاکتی سلوک ہوا ہے۔

میں قید و بند کے مصائب بیان کرنے کا عادی نہیں ہوں، بلکہ ان کا تذکرہ محبوب سمجھتا ہوں۔ لوگ حوالات میں ایک رات کاٹ آئیں تو باہر گا بخارات کے نبڑتکاتے ہیں اور زندگی کی ساعتیں منظوم میں حساب لگا کر بیان کی جاتی ہیں۔ بابو! یہ پروپرٹیز کی دنیا ہے۔ حضرت یوسف علیہ السلام نے تو ہمارے لیے جیل خانہ ایک گلشن بنادیا ہے۔ بھنوں تک رسائل کا نعلون سے الجھنے کے بعد حاصل ہوتی ہے۔ ایسے بیگنیں زندگی میں ہم تکنیوں اور تنگیوں کے بعد ہی شر مراد پاسکتے ہیں۔ سبحان اللہ! انہوں نے کتنی بلند بات کی ہے۔ ربِ السبعون احتج ای ممتأبیڈ عرفیٰ ایشہؑ اسے میرے پروردگار یہ قید خانہ مجھے اس سے کہیں زیادہ محبوب ہے، جدھروہ مجھے بلا رہے ہیں۔)

یوسف علیہ السلام کے ذکر سے مجھے ڈمدم جیل یاد آگئی، ۱۹۴۰ء کے ایام اسی رہی میں ایک رات میں سورۃ یوسف کی تلاوت کر رہا تھا، چاندنی رات پورے نکھار پر بھی، فضایں سنٹھا اور باحول دم بخود تھا۔ ایسے میں تلاوت قرآن مجید میں رات کا کچھ سماں بیٹ گیا۔ اسے جیس داروغہ جیل پنڈت رام جی لال نے مجھے پیچے سے پکارا۔ مطرک دیکھا تو اس کی انکھوں سے آنسوؤں کی بارش ہو رہی تھی۔ کہنے لگا۔ ”شاہجی! اخدا کے لیے بس کر دو۔ میرا دل قایو سے باہر ہو رہا ہے۔ اب مجھیں رو نے کی سکت نہیں رہی۔“ بھائی! اقرآن پڑھا جائے تو آج

بھی اس کے اعجاز دکھانی دیتے ہیں۔

خیرا۔ تو ذکر سکھ جیل کا ہو رہا تھا سیری تو محلی پوسچیبی، میں تو مردگم  
چشیدہ تھا اور پوری زندگی جیل یاریل کی نظر ہو گئی ہے۔ یہ بڑے میاں  
(مولانا ابوالحنفیات) بے چارے اس وادیٰ پُر خار میں پہلی بار قدم رنجھ چھٹے تھے  
مجھے ان کا بڑا احساس رہا لیکن ماشا اللہ ان کو تو میں نے اپنے سب ساختیں  
سے صابر و شاکر پایا۔

مولانا مجید الحسینی کا کہنا ہے کہ شاہ جی کے ان رشادات کے بعد میں نے استقبالاً  
شاہ جی کی خدمت میں عرض کیا۔ آپ حضرات کے ساتھ اس قسم کے افسوسناک سلوک کا محک  
کہیں اُس پکڑ جیل جیل خاذجات (جو مرزاں تھا) کا انتقامی جذبہ تو نہیں ہے ہاں پر  
شاہ جی نے ایک بار سیری جانب دیکھا، اور پھر خاموش ہو گئے۔

اسیران مارٹل لاء | تحریکِ ختم نبوت میں جن لوگوں کو مارٹل لاء کے تحت سزا میں ہوئیں  
وہ سب کے سب لاہور سنطل جیل میں ہی میعاد اسیری گزار ہے  
تھے۔ ان کی خواہش ہوتی کہ حضرت امیر شریعت سے ملنات کریں۔ چنانچہ ایک دن صبح تائی  
پر میٹھے ہی تھے کہ دیوانی احاطہ کے انچارج نے امیر شریعت سے عرض کی کہ اسیں مارٹل  
شووق دیدیں حاضر ہونا پا جائے ہے میں۔ امیر شریعت نے نگے پاؤں اور نگے سر ان لوگوں سے  
ملنے کے لیے بے محاب دروازے پر پہنچ گئے۔ قیدیوں نے ہتھکڑوں اور سیڑوں کی  
جنگکار سے امیر شریعت کا استقبال کیا۔

امیر شریعت نے اسیران کو گھے لگایا، اور ان کے آہنی زیورات کو بوسر دیا اور پھر  
انکنٹ پار انکھوں اور خمناک لجھے میں فرمایا۔

«آپ وگ میر سرما یہ بخات ہیں، میں نے دنیا میں آپ کو روٹی اور پیٹی  
یا کسی مادی مفاد کے لیے نہیں پکارا لوگ اس کے لیے بھی بڑی بڑی قربانیاں

کرتے ہیں، میں نے تو آپ کو اپنے نا احضرت خاتم النبیین علیہ الصلوٰۃ والسلام کی عزت و ناموس کے تحفظ کی دعوت دی ہے۔ اور آپ لوگ صرف اور فرست اس مقدس مقصد کے لیے قید و بندادر طوق و سلاسل کی یہ صوبتیں برداشت کر رہے ہیں۔

آپ میں سے ایسا کوئی نہیں، جو سیاسی شہرت دیا ذائقی وجہت چاہتا ہو۔ آپ جیل میں بھی خیر معرفت ہیں، اور جب اس دیوار نہال سے سماں ہوں گے، تو باہر آپ کا استقبال کرنے والا اور پھونوں کے ہار ڈال کر نظرے لگانے والا بھی کوئی نہیں ہو گا۔

نیت اور ارادے کے اعتبار سے جس کی آمد اس مقصد کے لیے ہوئی ہے، وہ یہی مقصد لے کر واپس چلا جائے گا۔ میرے یہ اس سے بڑا سراہ اخخار کیا ہو سکتا ہے؟ کسی ایک قیدی نے ایک دوسرے قیدی کا تعارف کرتے ہوئے کہا،  
”شاد بھی! تحریک میں اس کا مہمانی گوئی کا نشانہ بن چکا ہے، اس کے لیے دعا فرمائیں“۔

امیر شریعت نے تحریک کے دوران حکومت کی طرف سے تشدید ان کا رد و ایتوں کی نذرت کرتے ہوئے فرمایا:

”مہمانی! ہم ہرگز یہ نہیں چاہتے تھے کہ حکومت یا حکومت شدید پر اتر آئیں، اور کوئی ناتو شکوار صورت منودار ہو جائے۔ میں نے کراچی جیل میں جب لاہور اور دوسرے مقامات پر گولی چلنے کے واقعات سننے اور معلوم سروار کرنی بوڑھے باؤں کی لاظیحیاں ٹوٹ گئی ہیں، ماذل کے چرانے مگل ہو گئے ہیں اور کئی سماں اُڑھ گئے ہیں تو مجھے اس کا پڑا صدمہ پہنچا اور میں لے دیاں کھاتھا۔“ کاش! کوئی بھے باہر لے جائے، یا اس بآپ اقتدار تک میری یہ آرزو

پنچا دی جانتے کہ تحفظ ناموس رسول کے سلسلہ میں اگر کسی کو گولی مارنا ضروری ہو تو وہ گولی میرے یعنی میں مار کر بخوبی کرو۔ کیونکہ میں اس جرم کا سب سے بڑا جرم ہوں۔ اور کاش! اس سلسلہ میں اب تک جتنی گولیاں چلانی کئی میں مجھے ملکی پر باندھ کر ماری جاتیں۔ مگر عـ

ہر مدعا کے واسطے دار و رسن کماں

**داستانِ پارینہ** | جیل خانے کی محدود دنیا میں بھی حضرت امیر شریعت اپنی انجمان آپ سے تھے۔ عبادتِ الہی جیل خانے میں ان کا سب سے بڑا مشغله تھا چانچل

نمایہ فخر سے فارغ ہو کر قرآن حکیم کی تلاوت کرتے یا دبودھ و فلانٹ اور ذکرِ الہی میں منہماں رہتے۔ تمجد کے وقت جب کبھی آپ اللہ الدلکار ذکر بالمحترم کرتے یا دبسر لے اوقات میں تلاوت قرآن مجید کرتے تو خود ہی وجد میں آجاتے اور ان پارواہی سی لب و لہجہ اختیار کرتے تو سکوت زندگی میں ایک ارتباش پیدا ہو جاتا۔ ریاضت سے فراغت پاتے تو داستانِ پارینہ کے ودق اٹھنے لگتے۔ اسی طرح ایک دن جیل کے باورچی فتح دین کا ذکر آگیا۔ اس باورچی نے اگرچہ کہاں پاکانے میں خاصی وہیت حاصل کر لی تھی لیکن مولا نا اجو الحنات جنہیں میر شریعت ہرن مولا، کہا کرتے تھے باورچی کی ایک نہ چلتے دیتے اور ہر روز نئی ہدایت جاری فرمادیتے تھے۔ اس موقع پر امیر شریعت نے حکایتِ باورچوں کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ:

”میں نے ایک بار انگرینزوں کے خلاف خانساہیوں کی تحریکِ عدم تعاون بھی چلانی تھی۔ مجھے جہاں کیس سے اطلاع ملتی کہ اس انگریز افسر کے ہاں کوئی مسلمان ملازم خانساہی کی خدمات سر انجام دے رہا ہے تو میں اسے عدم تعاون پر آمادہ کرتا۔ چنانچہ اس سلسلے میں امر تسری میں ایک خانساہ کا فرنس بھی منعقد کی جس کے اچھائیات نہ ہر ہوتے۔“

”تحریکِ خلافت کے دونوں امر تسری میں میں نے زنان بازاری کے خلاف

صمم چلانی تھی، جس کے نتیجے میں «اس بازار کی» اکثر عورتوں لے شادی کی، اور کچھ نے گماہ کے کار دبایا سے تائب ہونے کا اعلان کر دیا۔ اس طرح سے کفرڈہ رام بانع جہاں دن سوتے اور راتیں جا گئی تھیں، گندگی سے پاک ہو گیا۔

دوسری ایک محفل میں فرمایا:

«ایک دفعہ کسی سفر کے لیے امر تسریوے اسٹیشن پر پہنچا تو کاٹھی ہیٹھ  
فارم پر کھڑی تھی، اور ایک ڈبے کے سامنے حوم کی خاصی بھڑک جمع تھی۔ میکھا  
تو چار گورے (فرنگی) پورے ڈبے پر قابض ہیں۔ حالانکہ اس میں بچاں مسافروں  
کی بخشش تھی مگر وہ کسی بندوق تھا کو اس میں بیٹھنے نہیں دیتے تھے۔

ان دنوں میرے ہاتھ میں ایک موٹا سا ڈنڈا ہوتا تھا، اور اس نسبت  
سے لوگ مجھے بخاری ڈنڈے سے والا کہا کرتے تھے۔ میں نے آگے بڑھ کر  
ڈنڈے کے زور سے ڈبے کا دروازہ کھولा اور اندر داخل ہو کر وہی ڈنڈا گورے  
سپاہیوں پر اس انداز سے لرا یا کردہ خوفزدہ ہو کر چاروں کے چاروں ایک کو  
میں سہم کر بیٹھ گئے اور پھر میں نے تمام مسافروں کو اس ڈبے میں بٹھا دیا اور  
خود برابر والے کمرے میں جا بیٹھا۔ غالباً مجھے انبار تک جانا تھا۔ اس  
دوران ہر اسٹیشن پر جہاں گاڑی رکھتی میں نیچے اتر کر ایک نظر گوروں پر ڈالت  
اور ساتھ ہی ڈنڈا ہوایں لرتا۔ مگر وہ اسی کونے میں دیکھے ٹھے رہے۔  
میں انگریزی نہیں جانتا تھا، وہ پنجابی نہیں سمجھتے تھے، مگر ڈنڈے کے قرآن  
جائیئے کہ اس نے گھٹے ہوتے کام کو سنوار دیا۔

کبھی کچھ اچھت اجازت دیتی اور موڑ میں ہوتے تو گرا ڈنڈ میں والی بال یا کوئی دوسری  
کھلیتے چلتے جاتے۔ بہر طور میں سہم پاہیزہ کی سے یہ نیاز ہو کر نہزاد کے  
یہ دن بھی بہار کی طرح کھلتے رہے۔

ساون بجادوں کے مجیگے ہوتے دن اسی رانِ نفس کے لیے بجادوں کی ساری  
یادیں تازہ کر دیتے ہیں۔ برستے ہوتے بادلوں سے دلوں کی دھڑکیں تیز ہونے لگتی ہیں  
ایسے میں نکست باد بہاری کی تمام آرزویں اونچی دیواروں سے سکھلکر کرہ جاتی ہیں۔ بہار  
لا روگی جب حین چن میں اٹھکیدیاں کرتی ہے تو نیم سحر گاہی نفس کی اوٹ سے جھانکتے  
والوں کا مذاق اڑاتی ہے ایکن اسے کیا خبر کر یہ دیواریں گر بھی سکتی ہیں، یہ تیلیاں ٹوٹ  
بھی سکتی ہیں۔ یعنی کے ہو صلے بلند ہوتے ہیں ان کے مقام سوا ہوتے ہیں۔ وہ نفس کی تیلیاں  
اور جیل خانے کی دیواروں کو اپنے راستے کی رکاوٹ ہیں سمجھتے ہیں، اس زمانے کی آسائیں  
ہیں جو وقت کے ساتھ ساتھ ڈھلتے سورج کی طرح اپنا مقام بدلتی رہتی ہیں، مگر دام انہی  
کو حاصل رہا، یعنی کے عزم کی دیواریں کوتاہ نہیں ہوتیں۔

ایسے ہی برسات کے موسم میں ایک دن کاذک ہے کہ امیر شریعت ایکا ایکی کتاب  
زندگی کے درق پلٹنے لگے، تختہ یادوں کی بھوئی بسری کھانیاں ایک ایک کر کے بادا نہ  
لیکیں تو امیر شریعت مسکرا دیے۔ بوڑھے جسم کی جوان آنکھوں میں روشنی کا سیلا بُ مذ  
آیا، اور اپنے ارد گرد بکھنے لگے، جیسے وہ کسی واقعہ کا گواہ تلاش کر رہے ہوں۔ پھر  
آپ سے آپ گویا ہوتے،

۱۹۴۶ء میں میری زندگی میں ایک عجیب و احمد پیش آیا۔ نواب جان

کے بیٹے افضل کو میری گود میں ڈال دیا گیا۔ تاپاک دامن میں پروش  
پانے والا مخصوص، مگن ہوں کی بستی سے بغاوت کر کے ایمان کی اوٹیں  
اماں چاہتا تھا۔“

نواب جان اس بنازار کی جنس متحی جماں حدودت تاش کے پتوں کی طرح تقسیم  
ہوتے سے جن اس کے چہرے پر ہی نہیں آؤں میں بھی تھا۔ جب وہ لاپور دیڈیو سے  
آؤں کا پر اچھرتی تو ہو نہیں جھولیاں بھوک راستے، نباتات میں بھی نہیں ایس خن بے پر طکی

بلائیں لیشناں میں کچھ پر دہ نشینوں کے نام بھی آتے ہیں مانفصل نواب جان کی تمناؤں کا اخیری سماں تھا۔ اگرچہ دور طیاں بھی نواب جان کی وراشت میں شامل تھیں، لیکن تیرہ ماہ انفصل اب ماں کے گندے سے اور نیپاک دامن پر پاؤں رکھنا بھی گناہ بھجتا تھا۔ اسے خاندانی بخادت کے ہرم میں گھر سے نکال باہر کیا گیا، اور وہ امیر شریعت کی جھولی میں آگلا۔

انسان بھی کیا شے ہے؟ بُرلی کا رُخ کرتا ہے تو راستے کی برشے معاونت کرتی ہے، اور حبیب نیکی کی طرف مڑتا ہے تو اپنے بھی پرانے ہو جاتے ہیں۔

امیر شریعت کا کہنا ہے کہ:

«جب میں اس منڈاس کے قریب پہنچا تو گناہ آؤ دامن میرے گرد جال  
بننے لگا، انتقامی لگا ہیں میرے تعاقب میں رہنے لگیں۔ برلنی اپنے تمام  
وسائل سمیٹ کر میری دشمنی پر آمادہ ہو گئی، لیکن افضل سلاڈ کی طرح دل کے

حرم میں مقیم رہا۔<sup>۲۹</sup>  
بیٹے کی ناراضگی نے ماں کی امانتا کو بیدار کر دیا۔ لیکن افضل کا ماں سے مطالبہ مختاک  
وہ یہ دھندا ترک کر کے شرافت کی پناہ میں بیٹھ جاتے، اور میری دونوں بیٹنوں کو بھی ازدواجی  
زندگی سے منسلک کر دے۔

گناہوں سے نکلی ہاری زندگی شاید نیکی کی آواز پر لبیک کہتی، لیکن برسوں سے خاندانی  
پیشہ قدم پر کاٹیں ڈال رہا تھا، جنہیں راستے سے ہٹانا عورت کے لیس کا روگ نہیں تھا۔  
ماں کی امانتا اور خاندانی وقار! نواب جان اس دور اپنے پرکھڑی تھی، کہ حالات بگرتے  
چلے گئے۔

امیر شریعت فرماتے ہیں:

«ایک دن میں میسی رضیح ممتاز جہاں نواب جان کا گھر تھا، سے دس میل  
دور قصبه نفتح پور سے واپس آرہا تھا، مجھ سا طلاء علی کہ میسی کے پوسیں تھانے

میں علاقے کے زیندار، وکلاء اور نواب جان کے رشتے دار جو ہیں کر جیسے ہی میں میسی میں داخل ہوں، مجھے افضل کے انہوں میں بھر گھر کے زیورات اور پارچا چوری کرنے کے جوں میں گرفتار کر دیا جائے۔

مولانا خدا بخش نے جو شہر کی جامع مسجد کے امام تھے، مجھے یقصد منایا تو میں نے کہا: "تاگنگ تھا نے لے چلو" سب دوست یہاں ہوتے، جیسے ہی تاگنگ تھا نے کے قریب پہنچا۔ اپنادیج تھا نہ، وکلہ علاقے کے رؤسائیں کہیں اور سیاسی حریف، جن میں صلح کا مال افسر بیشراحمد نادر بھی تھا۔ مجھے دیکھتے ہی سب کے سب سلام کرنے تھا نے سے باہر چلے آتے، میں نے کہا: "مجھے منافق قسم کا سلام قبول نہیں۔ میں آگیا ہوں، تم اپنی کارروائی حاری رکھو" یہ کہہ کر میں اپنے میزبان کے گھر کے برابر تھا، چلا گیا۔ افضل اس وقت بھی

میرے ساتھ تھا۔

جب واقعات اس موڑ تک آن پہنچے تو نواب جان نے اپنے عزیز واقارب سے کہ "میں شاہ صاحب کے خلاف تھا نے میں کوئی روپٹ درج کرنا نہیں چاہتی۔ وہ سید ہیں اور درویش بھی" یہ کہہ کر نواب جان نے امیر شریعت کے نام ایک دستی خط لکھا، جس کا مضمون کچھ اس طرح سے تھا۔

پیر سائیں!

اسلام حلیکم۔ میں اور میرا خاندان بر سار برس سے گناہوں کی زندگی گزار رہا ہے، افضل بھی میری اسی گناہ کی کمائی کا نتیجہ ہے۔

جس دامن پر گندگی کے پھیٹ پڑ چکے ہوں وہ دامن اس قابل ہے کہ آپ تک رسائی حاصل کر سکے۔

امیر شریعت نے اسی وقت جواب میں کہا،

« عیب و ثواب انسانی زندگی کا خاصہ ہیں۔ بہت وحیات کے درمیان کئی مسئلہ آتے ہیں، جہاں انسان حوصلہ کر سمجھتا ہے اور سنجھل کر سپتا ہے۔ ثبات صرف اسی ایک ذات باری کے لیے ہے۔

میں تیرے حالات سے ناؤشا ہوں مانتا ہی جانتا ہوں، اور وہ بھی تیرے پڑے کی زبانی سنائے کہ تو گناہ کی زندگی میں مبتلا ہے، اور اپنی اولاد کو بھی خراب کر چکی ہے۔ حاشا و کلام مجھے اس کا کوئی علم نہیں۔ نہادت کے آنسوؤں سے بھیگی ہوتی چادر میں پسیٹ کر کر تو تیرے سے مولا کریم کے سامنے قوبہ کی بھیک، انگے کی تو تیری جھوپی خالی نہیں آئے گی۔ میں بھی تیرے لیے دعا کروں گا۔

اس خط کے جواب میں دوسرے دن نواب جان کا ایک اندھتی خط آیا۔

پیر سایں! السلام علیکم  
اگر نہادت کے آنسوؤں سے گناہ کے داع و حل سکتے ہیں تو میں ساری رات گھروالوں سے چوری روپی رہی ہوں۔ میرے ایسے گناہ کی گھٹھڑی کو کون اٹھانے کا تاہم آپ حکم کریں تو میں کسی سے نکاح کروں، جبکہ میرے گرد ہوس کے انسانوں کی بیٹے شمار دولت بھج ہے اور میرے خاندان کے لوگ اس دولت کے پس باری ہیں۔

پیر سایں! مجھے ان کے چھپل سے نجات کے لیے وقت کی ضرورت ہے، میں کوشش کرتی ہوں، آپ دعا کریں۔ میرے افضل سے کہنا، وہ بھی ماں کے گناہ معاف کر دے۔ میری مجبوریوں سے وہ واقف ہے۔“

اس خط کا امیر شریعت نے مختصر جواب دیا:

« اس ان کو نیکی کرنے کی توفیق تو اللہ تعالیٰ دیتے ہیں، اسلام کا ایک ادنیٰ سلیمان ہونے کی حیثیت سے میں تیرے لیے دعا گو ہوں۔ پروردگار نتھے نیکی کی راہ پر

چلنے کی توفیق دے۔ آئین،)

تو سیس گندے لے، چند ریا نگاہے  
ارہی کیا کرے گی کھڑی دن کے دن

نوٹ (خطوط کے یہ غنوم یادداشت پر مبنی ہیں، نہ تو ان کی نقل امیر شریعت کے پاس تھی اور نہ ہی کسی دوسری جگہ۔ لیکن گفتگو کا یہی انداز مقام اجوا امیر شریعت نے بیان کیا، جن پر خطوط کی عبارت  
ترتیب دی گئی ہے۔)

نواب جان کی یہ کہانی دنوں اور مہینوں میں نہیں، سالوں میں جاکر ختم ہوتی۔ اور اس میں کئی موڑ آتے۔ آخر ہوا یہ کہ امیر شریعت کی دعا یہیں کام آتیں، کہ ضلع مدنگان کی اس مشتمو طوالافت نے بیٹھے کا کہاں کر اپنی ساقید زندگی سے توبہ کر کے تحصیل میلسی کے ایک زمیندار خدا بخش بھٹھ سے شادی کر لی، جس سے ایک رکھا پیدا ہوا۔ یہ زمیندار ۱۹۷۰ء میں انتقال کر گیا۔ نواب جان نے اپنی دنوں لوگوں کے نکاح بھی شریعت کے مطابق کیے۔ افضل اپنی ماں کے پاس والپس چلا گیا اور آجھل دنوں ماں بیٹیا میلسی میں مقیم ہیں۔ افضل حکمہ نہر میں پتواری ہے، اور اسی ضلع میں کہیں تھیات ہے۔  
**آخری سازش** | ایام امیری پرانی یادوں کے انہی کھنڈرات پر سے گزر رہے تھے۔ ہر قیدی اپنے بیٹے دنوں کی کہانیاں سننے میں معروف تھا کہ انہی دنوں حضرت مولانا داؤد خزنوی ایک تحریری بیان لے کر لاہور مسٹریل جیل میں ان رہنماؤں سے ملے اور کہا کہ ”مجھے ذریعی صوبہ خربی پاکستان مک فیروزخاں نون نے بھیجا ہے اگر آپ حضرات اس بیان پر مستخط کر دیں تو حکومت آپ کو رہا کرنے کو تیار ہے۔“

بیان کا متن:

”تحریریک ختم نبوت کو چلانے کا بجا اس طرح کوئی ارادہ نہیں تھا اور نہ ہی آئندہ ہم ایسی کسی تحریریک کے چلانے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ مانی قریب میں جو کچھ ہوا اس میں  
عوام کو زیادہ دخل تھا۔“

ہم حکومت کو لیتیں دلاتے ہیں کہ آئندہ ہم ایسی کوئی تحریک نہیں چلائیں  
گے جس سے ملک کا امن خطرے میں پڑ جائے ॥

مولانا دادو غزنوی سے یہ تحریر لے ٹھیک گئی اور جواب کے لیے انہیں دوسرے ردِ عذاء نے  
کو کہا گیا۔ مولانا ابوالحسنات اصحابزادہ فیض الحسن اور تحریک کے دوسرے رہنما مولانا دادو غزنوی  
کو اپنے انداز سے سوچتے اور پڑھتے رہتے۔ لیکن امیر شریعت کا انداز انگر رہا انہوں نے اس  
بھروسہ میں قفس سے مشورہ کے بعد فیصلہ کیا کہ اس تحریر پر دستخط کرنے سے بہتر ہے کہ ہم جیل کے  
خیار خلاقی قیدیوں کے ہاتھوں قتل ہو جائیں۔ یہ تحریر ہماری سیاسی اور مدنی ہی موت کے متراوٹ  
ہے، چنانچہ دوسرے دن مولانا دادو غزنوی تشریف لائے تو حضرت امیر شریعت نے ان سکافی  
سلیمانی کی۔

تحریک ختم بتوت کے خلاف اپنوں اور بیگانوں نے جو سازشیں کیں یہ سازش اس کی آئندی  
کرداری تھی۔ شمنوں کا یہ جال بودست کے ہاتھ سے بھیلایا گیا تھا، اپنے ہی زور پر تار تار ہو کر  
گیا۔ اور ہر خلافت جس نے تحریک ختم بتوت کو سبوتاش کرنے کی کوشش کی، آپ سے آپ بندھنوں  
میں الجھتا چلا گیا۔

جماعتِ اسلامی کے رہنماؤں اس تحریک کی نیواٹھانے میں برادر کے شریک تھے، جب  
حatab ملکیت نظر آیا تو عزیز مصر کی بیوی کی طرح سارا گناہ حضرت یوسف کی جھوپی میں ڈال  
کر اپنی پاک دامنی کے گواہ تلاش کرنے لگے۔ جبکہ امور کو اس تحریک کا مجرم ٹھہر کر جماعت  
اسلامی کے بزدل رہنماوں نے اپنی جماعت کو اس بڑی طرح داغدار کیا کہ تحریک کے ساتھ  
اپنی عاقبت پر بھی چھینٹے ڈال لیئے۔

اس طرح تحریک ختم بتوت میں پنجاب کے ہر سیاستدان نے خواہ اس کا تعلق حکومت  
سے تھا یا دوسری سیاسی جماعتوں سے، عوام کے دباؤ کی وجہ سے اس تحریک میں ملوث ہونے  
کی کوشش کی۔ چنانچہ ان دونوں سید حسین شہید سہروردی سابق وزیر اعظم پاکستان اپنی جماعت را عافی پڑا۔

جس کو عوام میں ممتاز کرنا چاہتے تھے اور اس غرض سے انہوں نے اس تحریک کے رہنماؤں سے جیل میں رابطہ قائم کیا تاکہ تھیاتی حداں میں احرا کی قانونی امداد کر سکیں لیکن ان کا مختار اس قدر زیادہ تھا کہ مجلس احرا اس کی متحمل نہیں تھی اور دوسری طرف مولانا مظہر علی ظہر تھے جنہوں نے تمدنی رقم پر سارا مقدمہ بڑا۔

یہ قصہ چل رہا تھا کہ میان محمود علی قصوری پارلیٹ لاو ارٹنائزشنل جوامی پارٹی کو خیال آیا اور وہ بھی اس طور میں رہے کہ آیا حکومت نے تحریک نظم بتوت کے نظر بندوں پر ان کی ابتدئی میعاد نظر بندی (دچھاہ) کے نظم ہونے پر دوسرے نوٹس کی تعیین کرانی ہے؟ اور جیسے ہی انہیں حکومت کی اس آئینی مکروہی کا علم ہوا، اور ساقھہ ہی پتہ چلا کہ کلاچی میں گرفتار ہونے والوں سے بھی دوسرے نوٹس کی تعیین نہیں کرانی گئی تو انہوں نے آگے بڑھ کر اپنا سیاسی داؤ کھیلا، مولانا ابوالحسن احسانزادہ فیض الحسن اور اسٹراتجیک الدین کی طرف سے لاءِ جرہا نیکو روٹیں ایک رٹ دائر کر دی، جس کی ساعت جیس رحمان نے کی اور نظر بندوں کو انتظا میری کی مکروہی کا فائدہ دیتے ہوئے ۱۹۵۲ء فروری ۱۹۵۲ء کو ہاکر دیا اس مقابلے کے تحت ۱۹۵۲ء فروری کو حضرت امیر شریعت بھڑاپٹے دوسرے رفقاء کے لامپر سنٹرل جیل سے رہا کر دیے گئے۔

میں سفر کا ساز | بلاشبہ زندگی جد مسلسل کا نام ہے اور مبارک ہیں وہ لوگ جنہوں نے اس کا رکاہ عالم میں اپنے وجود تک کو اس راہ میں صرف کر دیا اور سنگ بیل بن گئے رہوئے منزل کے لیے۔

امیر شریعت اب کے بار بیل خانے سے رہا ہوئے تو یقین تھا کہ عمر رواں کا ماںہ حصہ سکون قلب، تہائی اور یادوں میں گذار دیں گے، صحت تمام جسم سے تجاوت کر جکی تھی خاص کر سکھ بیل کے چند دنوں کی «سی کلاس» خوراک نے رہا سماں بھرم بھی گنوادیا۔ انہی دنوں غیرہ بیٹی نے بھی اکثر اصرار کیا کہ ابا! اب آپ آرام کریں! تو بڑے جلال میں فرمایا:

”بیٹی! تم یہ پسند کرتی ہو کہ تمہارا بابا پ چار پانی پر ایڑیاں رکھ رکھ کر میرے“

یہ پند نہیں کرتی کہ میں حصنوگر کی ختم بتوت کے لیے جان دے دوں۔“

نقاہت، بڑھاپا اور بیماری کے باعث کچھ دن گھر میں آرام کیا۔ لیکن شب و روز ملنے والوں کے ہجوم میں آرام کہاں۔ دون بھر مغلیں مجھیں، ادب پر بات چل نکلی تو گھنٹوں اسی پر بحث ہو رہی ہے۔ سیاسیات کی بات گئی تو بڑے بڑوں کے بجیے ادھیر سے جارہے ہیں ان ذوق کاچی میں مک غلام محمد گور زبزبل، پاکستان اپاٹ پر اپنی ضروریات کے مرے کھلا رہے تھے۔ لاہور اور کراچی میں اٹھا پلٹھ کا ایک لامتناہی سسلہ جاری تھا۔ انی واقعات کی طرف اشارہ کرتے ہوتے کسی دوست نے سوال کیا۔ ”شاہ جی ایس سب کچھ کیا ہو رہا ہے؟“

بڑے اعتقاد سے بواب دیا۔

”دیجیا! کتنے بھونک رہے ہیں، جن کو راتب مل گیا ہے، وہ کھا کر سو گئے

ہیں اور جن کو نہیں ملا وہ بھونک رہے ہے ہیں؟“

اس پر تمام محفل کشتہ زعفران بن گئی۔

اسی طرح راقم ایک دن لائل پور سے ملتان حاضر ہوا، تو حسبِ معمول بڑے تپاک سے ملے۔ اصلاح و سہل امر جبا کے بعد فرمایا:

”جانباز! ایک کینٹ پاکستان کی میں نے بھی بنائی ہے۔ اس میں ایک آجی کی کمی تھی۔ تمہارے آئے پروڈ نام یاد آگیا۔ دیکھو، اگر ان لوگوں پر مشتمل کینٹ بن جائے تو کتنے دن چلے؟“

کینٹ ۱: مولانا ابوالا علی مودودی

۲: مولانا عثمانی اللہ المشرقی

۳: مولانا عبد استار نیازی

۴: غازی محمد نسیر (اوکاٹھ)

۵: قاسم رضوی (حیدر آباد کن)

میر سے آئے پری نام یاد آیا ہے۔

مندرجہ بالا حضرات کی اکثریت اپنی انفرادی زندگی میں ایثار و قربانی کا مجسمہ رہی ہے۔

ان کے خلوص پر بھی شہر نہیں کیا جاسکتا۔ گذشتہ رجیع صدی کی تاریخ ان کے سیاسی و فدایی کردار کو فخر و مبارکات کے دامن میں گردیلے ہوتے ہے۔ لیکن اجتماعی زندگی میں یہ لوگ اپنے چلن کے خلاف مظاہرہ کرتے رہتے۔

مولانا ظفر علیخاں نے اتحاد ملت بنائی۔ علامہ عنایت اللہ المشرقی نے خاک تنظیم۔ مولانا مودودی نے جماعت اسلامی ترتیب دی اور خود ہی یہ لوگ ان جماعتوں کے صدر یا ڈکٹیٹر بنے رہتے۔ درکنگ کیمی بھی اپنے ڈھب کی انتخاب کی، جیسے ہی جماعت کے اندر سے ان کے اس فعل پر کوئی معتبر ضم ہوا، تو پہلے بگڑ گئے، اس پر بھی بات نہ بی تو جماعتی پالیسی سے اختلاف کے جرم میں متعلقہ عمر بک جماعت سے انگکرنے کی کوشش کی، اس پر بھی اگر کچھ لوگوں نے متعلقہ عمر بک کے موقف کو درست قرار دیا تو جماعت کو تو طلاق کر دی گئے وہ گئے۔

ان دنوں پاکستان کی ہر حکومت کی عمر ڈوبتے سورج کی طرح ہر شام غروب ہو رہی تھی۔ ایسے وقت میں امیر شریعت نے مندرجہ بالاتوں مزاج حضرات پر مشتمل پاکستان کی گھریلو یکبنیت (کابینہ)، ترتیب دے کر حکومت وقت پر امکیں ایسا بھروسہ پور طعنہ کیا کہ طنز و مزلح کی دنیا میں یہ نشرت ہمیشہ پریست رہتے گا۔

دھوپ کے ساتے ڈھلتے ہی ان محفلوں کے رسایا اپنی اپنی راہ لیتے۔ امیر شریعت ہر شام کنڈھے پر چادر اور ہاتھ میں بید کا لکھوٹا لیے سلیمانی دوغا نے پر آمدیتھے آہماں روح اور جنم دنوں کا حلراج ہوتا تھا۔ بزمِ لطائف اور شعرو شاعری کا بازار نمازِ عشرہ تک گرم رہتا۔ مجلسِ تحفظِ ختم نبوت کی صدارت اسی سال ۱۲-ستمبر امیر شریعت کو اکٹرا جاتا۔

**مجلسِ تحفظِ ختم نبوت کی صدارت** کے اصرار پر ملتان کے ایک خصوصی اجلاس میں مجلسِ تحفظِ ختم نبوت کا صدر منتخب کیا گیا، آپ نے صدر منتخب ہوتے ہی حسب فیل بیان پریس کے نام جاری کیا۔

«مسکنِ ختم نبوت جان اسلام اور روحِ قرآن ہے۔ اگر مسلمان عقیدہ ختم نبوت

سے بال برابر ادھر سو جائیں کے تو پھر نبی محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم کا قرآن  
بانی رہتا ہے اور یہی خدا تعالیٰ کا دعہ تقدس اور توحید باقی مہنگی ہے، جن پر  
آدم علیہ السلام سے کہ حضور نبیتی المرتبت تک تمام انبیاء چلایہ السلام متყق ہیں۔  
مزائیت اس روح پر اس جان قرآن اور جان اسلام پر مرتدانہ ضرب ہے۔  
میں اس کے سخنان کو ہر مسلمان کے بیسے فرض جانتا ہوں اور اپنی زندگی کی آفری  
بازی۔ پاکستان کے جنم میں یہ سیاسی ناسور ہے۔ اگر حکومت نے اس کا پریشان  
نہ کیا تو یہ ناسور سارے جسم کو تباہ کر کے لکھ دے گا۔

**مبلغین کو وصیت** تحفظ نعمت بوت کے تمام مبلغین کو ایمیر شریعت نے اپنے مکان  
کی بیٹھک میں بلا کر حسپ ذیل وصیت فرمائی۔

”عزیزو! اسلام کی تبلیغ کا نشوونا کامaj پیش کے متراود ہے اور جو  
من کرو گے خلافت ہی خلافت نظر آئیں گے، حقی کرا یسے ایسے مقامات سے  
گزر ہو گا اور مخالفت ہو گی، جہاں نہ سارا گمان بھی نہیں پہنچ سکتا۔ اگر تم اس  
عزم پر کچے اور سختہ رہے تو کامیاب ہو جاؤ گے۔ دیکھر مھوڑ اسکا اے اور فرمایا،  
احرار بظاہر کسی تحریک میں کامیاب نہیں ہوتے لیکن جس عزم کو لے کر اٹھے  
اس پر ڈٹ رہے تو نتیجہ یہ ہے کہ آج برس اقتدار آئے والا ہر گروہ احرار کے نام  
سے رہتا ہے۔

۲۔ وعظ کرنے کے لیے جانے سے پہلے داعی سے کاریکھی وصول نہ کرنا اگر  
اتسنا بھی کرو گے تو منہ کھائے گا، آنکھ شرمائے گی، حق بیان نہ ہو گا۔ فرمایا،  
آمروافت کا کاریکھر سے لے کر چلنا۔ تقریبہ دیان کے بعد اگر داعی کچھ خدمت  
کرے تو اس کے سامنے شمار نہ کرنا۔ اور اگر کچھ بھی نہ دے تو اپنی زبان سے طلب  
بھی نہ کرنا، بلکہ چیکے سے بہس کو۔ واپس آجانا۔ فرمایا، ساری زندگی میرا ہی عمل

رہا ہے۔ جب کہیں جانا ہوتا تو میں تمہاری امآل سے پوچھا کرتا تھا کہ مجھے فلاں جگہ و عطا کرنے کا یہ ہے؟ اگر ہوتا تو آمد و رفت کا خرچ گھر سے لیکر چلتا۔

(فرمایا) کچھ بھی خدمت نہ کرنے والا، اگر بچھی بھی بلائے اور دعوت دے دے تو جانے سے انکار نہ کرنا۔ (فرمایا) اب اگر بچھی اور بیلی مرتبہ پڑیہ، حق الخدمت وغیرہ نہ مل سکنے کے سبب جانے سے رک جاؤ گے تو للہیت نہ ہرگی بلکہ فساتی ہو گی اور داعی کے سامنے شمار کرنے سے روکنے میں یہ حکمت فرمائی۔ ہو سکتا ہے داعی غریب اور مغلس ہونے کے سبب حق الخدمت یا کراچی بھی پورا تر دے سکتے اس سے خود کو بھی تردہ ہو گا اور داعی کے دل میں بھی مہوك نہ مٹے گی۔ ہائے با میں غریب تھا نا، کہ کراچی بھی تر دے سکا اور اس سے اس غریب کے دل سے ایک آہ نکلے گی۔ لہذا یہ نصیحت یاد رکھتا کہ غریب کی آہ اور دل دکھانے کے ہر پہلو سے پر ہیز کرنا۔ اگر ان یا توں پر عمل کرو گے تو انشاء اللہ کبھی مجبو کے نہیں رہو گے اور یہی باتیں دنیا و عقبہ کی فلاح و مہبود اور ترقی و سر بلندی کا موجب ثابت ہوں گی۔

**ذیابطیس اور فارج** انسان جب جوانی کے نشے میں ہوتا ہے تو اپنے جسم پر بھی رحم نہیں کھاتا، اس دور کی غلطیاں اور جسم سے نافاضیاں جب بڑھا پے میں علم بخاوت بلند کرتی ہیں تو انسان مختلف بیماریوں کا بہانہ کرتا ہے حالانکہ بیماریوں کا موجب وہ خود ہوتا ہے۔ امیر شریعت فرماتے ہیں:

”انسان کے اندر ایک مستقل سلطنت آیا رہے، دل و دماغ اس کے بادشاہ اور فرمانبر ہیں، جب یہ دو ٹوپی اپنی رعایا کو تنگ کرتے ہیں تو آنکھوں بخاوت کا احتمال تو ہو گکا! یہی میں نے بھی کیا ہے، میں نے اپنے جسم پر کوئی رحم نہیں کھایا، رات دن کا سفر، مسلسل دس دس بیس بیس گھنٹے تقریباً، بے وقت

کی خواک، وہ بھی میر بان کی مرضی پر، یہاں سے فرصت ملی توجیل خانہ، یہ کوئی مال دوسال کا عمل نہیں، بلکہ میری زندگی کے چالیس سال اس دشمنت کی سیاہی میں گذر سے ہیں، ان حالات میں اپنی صحت کا گلہ میں کس پر کروں؟

۱۶۔ نومبر ۱۹۵۲ء کو نمازِ عشا کے لیے گھر میں وضو کر رہے تھے کہ دائیں جانب فلاح کا ہلکا سا جملہ ہوا، ذیاً سطیں کی شکایت پیشہ سے چلی آ رہی تھی۔ فلاح کے اس جملے نے اس بیماری کو بھی توانائی دے دی۔ حضرت ابیر شریعت کا اپنا بیان ہے کہ:

”جب محمد پر فلاح کا جملہ ہوا تو تمام جسم بیکار حلوم ہونے لگا۔ محمد ایسا محسوس ہو جیسے اب موت کا وقت قریب آگیا ہے، چنانچہ میں نے گھر پر صنایور ع کر دیا اور چار پاکی پر جا کر لیٹ گیا، لیکن مختوڑی دیر بعد بیماری کا اثر زائل ہو گیا۔“

پھر بے اختیار آپ رونے لگ پڑے اور توبہ رونے۔ اس دوران حضور خاتم الانبیا کی یادِ ذہن میں آئی اور یہ شہر بار بار پڑھتے رہے۔

اس وقت تیر مسٹی سے کیا حال ہوا ہو گا

جب تو نے یہ منے ساقی ششیں میں مجری ہو گی

**حج بیت اللہ کی دعوت** | غلام شخصیت کا ہو یا سلطنت کا اس کی راستے اور مذہب اپنے

آغا کے حکوم ہوتے ہیں۔ قریباً ٹیڈو سو سالہ برلنی سامراج کی غلام نے رضیگر کے نداہب کو اپنی سیاسی ضرورت کے تابع رکھا۔ اسلام جیسا عظیم فطرتی تدبیب بھی ایک وقت آیا کہ انگریزی حکمرانوں کا پابند ہو گیا۔ مثلاً ج اسلام کے پانچ ارکان میں سے ہے۔ ایک مسلمان کو اللہ تعالیٰ اگر محبت دیتے ہیں کرده ج بیت اللہ کے یہے جا سکے۔ لیکن انگریز رہبوں حاکم ملک اپنی سیاسی ضرورت کے تخت نہیں اس کی اجازت نہیں دیتا، جیسے کہ دوسری جگ غلطیم میں ہوا اسلام فتو اور دافعے کی ممانعت کرتا ہے، لیکن غیر ملکی قانون کتنا ہے کہ حج کی درخواست کے ساتھ فتو کا ہونا لازمی ہے۔

ایسی ہی کچھ پابندیاں تھیں کہ امیر شریعت نے ہدیہ حج بیت اللہ جانے سے پہلو تھی کہ حالانکہ بڑے بڑے رؤسا اور امراۓ دعوئیں دین، لیکن طرح دستے گئے، مگر اندر کی بات وہی تھی کہ جاؤں تو اللہ کے گھر کی زیارت کے لیے اور اجازت ناگلوں فرنگی سے، ایران تو میر اصغر گورا کرتا ہے اور تیمان اجازت دیتا ہے۔ چنانچہ دسمبر ۱۹۵۲ء حاجی دین محمد (لاہور) نے امیر شریعت کو حج بیت اللہ کے لیے دعوت دی۔ جواب میں فرمایا:

« حاجی صاحب! ارادہ تو ہے، مگر چانتا ہوں کہ گھر کے تمام افراد ساتھ چلیں اور اس سفر میں کسی کی اولادی رقم شامل نہ ہو۔»

اس پر حاجی صاحب نے کہا: آپ کا ارادہ ہے کہ آپ گھر بارگیت وہاں چلے جائیں اور پھر واپس نہ آئیں، مگر اللہ تعالیٰ نے آپ سے اگر کوئی کام لینا پوچھا تو؟ اس پر امیر شریعت مسکرا دیے۔

روحانی صدمہ منزل سے پیشتر کارروائی منزل اسلامی کارروائی کو غبار کارروائی میں پٹا چھوڑ کر لاگ را اختیار کرے تو امیر کارروائی پر کیا گذرتی ہے؟ اس کا اندازہ وہی کر سکتا ہے جس کی کشتی طوفان میں ہوا اور پتوار ہو جوں کے پھیطروں سے ٹوٹ جائے اور وہ بے دست و پا ہو کر رہ جائے۔

رہائی کے بعد رانہماں احرار دسمبر ۱۹۵۲ء کے دوسرے ہفتہ میان امیر شریعت کے مکان پر جمع ہوتے تاکہ آئندہ کے لیے رہیں سوچ سکیں۔ حسین شہید سہروردی تحریک نئی نبوت کے دنوں احرار رہنماؤں کے قریب آچکے تھے۔ بناء بریں کچھ مہربان کی راستے تھی کہ احرار کو سہروردی سے تعاون کر لینا چاہتے، اس پر تین دن کی بحث کے بعد یہ فیصلہ مظہرا کہ مطر سہروردی پر اپنا موقوف واضح کر دیا جاتے، اگر وہ قادر ہے تو اقتدیت قرار دلوانے کے مسئلے پر ہمارے فیصلے سے اتفاق کریں۔ تو جماعت ان سے تعاون کے لیے تیار ہے۔ چنانچہ درکنگ کمیٹی نے اس کام کے لیے شیخ حسام الدین اور ماسٹر تاج الدین النصاری کو کراجی مسیحجا

اچاہب جواب کے منتظر تھے کہ ۲۱ دسمبر ۱۹۵۴ء کو اخبارات میں حسپ ذیل خبر شائع ہوئی۔  
 مکرachi، ۱۹، دسمبر مجلس احواز کے سابق رہنمای شیخ حسام الدین اور مسٹر تاج الدین  
 الصاری نے آج اعلان کیا ہے کہ انہوں نے جماعت عوامی لیگ میں شامل  
 ہونے کا فیصلہ کیا ہے۔ انہوں نے ایک بیان میں کہا ہے کہ وہ مسٹر سہروردی  
 سے بات چیت کے بعد اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ جماعت عوامی لیگ میں شامل ہو کر  
 جمہوریت کی خدمت کر سکتے ہیں اور جمہوریت کے سیاسی نظریات سے  
 متفق ہیں اور محسوس کرتے ہیں کہ ملک کو مسٹر سہروردی کی خدمات کی ضرورت  
 ہے اپنے ایک تحریر کار رہنمایی میں جمہوریت کے قیام کے لیے انہوں نے بڑی  
 قریانیاں دی ہیں۔

شیخ حسام الدین اور مسٹر تاج الدین نے کہا ہے کہ ان کا یہ اقتalam پاٹی کے  
 کسی فیصلے کا نتیجہ نہیں ہے۔

مجلس احواز ۱۹۳۹ء میں سیاست سے علیحدہ ہو چکی ہے۔ انہوں نے  
 اپنے دوستوں اور حامیوں سے اپنی کی ہے کہ وہ جماعتی لیگ میں شامل ہو کر  
 پاکستان اور جمہوریت کے لیے استحکام کے لیے کام کریں۔

(روزنامہ تحریر راولپنڈی ۲۱ دسمبر ۱۹۵۴ء)

اسی اخبار میں یہ خبر بھی شائع ہوئی کہ حسین شید سہروردی کو پاکستان کی کامیابی میں شامل  
 کر لیا گیا ہے۔

اچانک ان رہنماؤں کے جماعتی لیگ میں شامل ہونے کے اعلان نے احواز حلقوں  
 کو پریشان کر دیا۔ نیز امیر شریعت نے حبیب یہ خبر طبیعی تو سر کو کہ مبیط گئے اور ایک مردآہ کے  
 ساتھ پنجابی زبان کے یہ دو ہے بار بار دھراتے رہے۔ ۶۔

چھٹر کے مدان من گئے جب تھے کندے سے سی ماں گئے کال تیر

(جن کا یہ دھوئی تھا کہ ہم قبر سے ساتھ ماریں گے وہ میدان چھوڑ کر جہاں گئے)

یاری توڑ گئے بکریاں والے دو گھنٹ دو دھنڈے

(بکریوں کا دو دھنڈ دو ہنسے والے فقط دو گھونٹ دو دھنڈ کے لیے یا راز توڑ گئے)

رفیقوں کی اس جدائی سے امیر شریعت کو جو روحانی صدمہ ہوا۔ اسے امنوں نے مدد توں

محسوس کیا اس سلسلے میں جب کوئی سوال کرتا تو بلکہ اسی آہ کے ساتھ تیر لب سکرا دیتے۔

گھویر لوگ بعد میں حومی دیگ سے مایوس ہو کر دوبارہ مجلس احواز میں شامل ہو گئے، لیکن

امیر شریعت کے دل میں تادم والپیں یہ کہا یا تی رہی۔

**۱۹۵۵ء** | یہ سال بھی پاکستانی سیاستدانوں کے یہ العلابی سال تھا۔ صواباتی اور مرکزی حکومتیں صبح و شام تبدیل ہو رہی تھیں۔ مسٹر محمد علی بوجہ جنیں مرکیہ سے بلوکر

پاکستان کے راج محلہ اس پر بھاگ دیا گیا تھا، ملک خلام محمد گورنر جنرل پاکستان کے اشارہ آبرو

پر رقص کنائ تھے۔ اس نے پیشتر ۱۷ نومبر ۱۹۵۴ء کو ریڈیو پر اعلان کیا گیا کہ پورے

مغربی پاکستان کو ایک وحدت کی شکل دے دی جائے گی۔ اس خبر نے صواباتی سیاستدانوں

میں کھلبی چاہ دی اور سمجھی کو اپنی لیدڑی خطرے میں نظر آئے تھی، چنانچہ اسی افراتغری

پیدا ہوئی کہ حکمران لوگ اپنی کرسیوں کی حفاظت میں حمام سے غافل ہو گئے۔ تیجھتہ ملک

میں جاتم ڈھنے لگے۔ مجرم نیمر بوجہ علی اور شہر کی عزت و ابرو کے ڈاکوں گئے۔ یہی

دن تھے کہ گجرات شہر میں حسین بی بی نامی ایک عورت اپنی عزت کے ساتھ جان بھی گتو

بیٹھی۔ منظوم اور محصوم عورت کے ساتھ رات کے اندر ہیرے میں کیا کچھ ہوا؟ پھر اس کا قتل

کیوں کر ہوا؟ ان سوالوں کے جواب میں قانون آج تک خاموش ہے۔

گجرات کا دل مٹی کے بتنوں کی طرح خوبصورت ہے، لیکن سوہنی کے گھرے

کی طرح دریا کے میں دریاں فریب دے دیتا ہے۔

امیر شریعت کو جب اس واقعہ کی اطلاع اخبارات کے ذریعہ میں تو کچھ دری خاموش ہے

کرفہما یا۔ قانون اپنی ضرورت کے لیے چپ ہے، لیکن عصمت آب خاتون کا بگیناہ خون آج یہ تو کل ظالموں کی آپ نشاندہی کرے گا، اور وہ دامن جس پر حسین بی بی کا خون چک رہا ہے، بُجھات کے کو چڑبازار میں رسوا ہو گا۔"

حکومت کی پیشی پالیسی میں جب تضاد ہو، تو مک کی دوسرا جماعتیں اپنے لیے کیونکہ رہا عمل متعین کر سکتی ہیں۔

پاکستان کے دانشوروں نے ۱۹۵۳ء کے بعد سے جو ڈرامہ شروع کر رکھا ہے اس میں تماشائی کے علاوہ کوئی کو درج نہیں تھا۔ حضرت امیر شریعت تبلیغی اجتماعات کے علاوہ کسی دوسرے جلسے میں شمولیت سے احتساب کرتے رہے اولیے بھی ان کی صحت، بیماری جو بڑھا پے کے دش پر آگے بڑھ رہی تھی اس کی اجازت نہیں دیتی تھی۔ انہی حالات میں ایک دوست نے سوال کیا: "شاہ جی! آپ کو یہ رض دیا بطلیں، کب سے ہے؟" جواب میں کہا "سکھ جیل سے اس مرض نے رفاقت شروع کی تھی، اور اب تک مگنت بیمار ہے۔ خیال ہے کہ کم سخت موت تک سامنہ دے گا۔"

**ڈسٹرکٹ بچ کمیبل پور** کے بعد تحریک مرزا یت کو ہر پاکستانی نے سمجھ لیا تھا، اور اس کے خود ساختہ فائدہ بوقرگی مانچے میں ڈھلن کر حقیقتِ اسلام کی برابری کر رہے تھے افسانہ ہو کر عالم کے سامنے آگئے تھے۔

ایک (مرزا) حورت مسمات امیر الکریم کا نکاح کیپٹ نذریز مسلمان، سے ہوا اس لکھاف پر کہ حورت کا مذہب اسلام نہیں ہے کیپٹ نذریز حمد نے اسے طلاق دے دی۔ اس پر عدالت میں مقدمہ چلا اور ۱۹۵۵ء کو شیخ محمد اکبر ڈسٹرکٹ بچ کمیبل پور نے میاں محمد سعید مول بچ را ولنپڑھی کے ساتھ فیصلے کی تصدیق کر دی، کہ قادیانی مسلمانوں کا فرقہ نہیں، اس لیے قادیانی عورت کا نکاح مسلمان مرد سے نہیں پوستتا۔

گواں سے پیشہ کیش بچ بہاول پور اور سیشن بچ گورنمنٹ پور کے فیصلے حکوم میں ا

چکے تھے، لیکن تقسیم ملک کے بعد ڈھرٹکٹ بج کیمبل پور کے فیصلے نے ۱۹۵۲ء کے واقعات کی تائید کر دی۔

حضرت امیر شریعت کو جب اس فیصلے کی اطلاع ملی تو خوشی میں آنسو نکل آئے اور سی وقت شکرانہ کے چار غل ادا کیے اور ساختہ ہی کہا:

”سو سار کی، ایک لوہار کی، امیری گذشتہ محنت سے مکن ہے مرا نیت پر اس قدر ضرب کاری نہ لگی ہو جس قدر کیمبل پور کے ڈھرٹکٹ بج کے قلم نے مزاہیت کو فنا کر دیا ہے، کیونکہ یہ فیصلہ حکومت کے اپنے آدمی نے رائجِ اوقات قانون کے تحت دیا ہے۔ اب میرے کئے کی بات نہیں، حکومت خود ہو چکے کریش بج کیمبل پور کے اس فیصلے کے بعد مزاہیت کے متعلق اس کی کیا پالیسی ہے؟“

رہائی کے بعد مسلمی تقریر [امی ۱۹۵۵ء] کے آخری پندرہ صواڑے میں صرف وزخارف نوں پنجاب کی وزارتِ عظمی سے الگ کر دیے گئے تھے حالات نے نئی کردشی، پیشہ تراں کے کرائے والے کل کو حالات مزید بگڑ جائیں۔ مکر زمیں جلس سخفظِ ختم نبوت نے ۱۱ سے ۱۷ جون ۱۹۵۵ء تک اپنا مرکزی اجلاس لاپور میں بلا نے کا فیصلہ کیا۔

تحریکِ ختم نبوت کے دنوں مولانا داد غزالی کی زحافتے احراء سے ملاقات، جماعتِ اسلامی کے بیڈر مولانا مودودی کا اس تحریک میں کردار، احراء رہنماؤں کی عوامی لیگ میں شمولیت سے حواس میں اکثر خط فہمیاں پھیل رہی تھیں، ان کی وضاحت کے لیے لاہل پور کا اجلاس ہری اسمیت کا حامل تھا۔

لاہل پور میں ان دنوں دفتر ۲۴ کا نجاذبنا المذا اجلاس میڈیپل حدود سے باہر پیلپز کاونی میں رکھے گئے اور آخری دن امیر شریعت نے تقریر کی۔ تحریکِ ختم نبوت کے بعد امیر شریعت کی یہ مسلمی تقریر تھی۔ حواس اور حکام دنوں کے کان ۲۶ تقریر کے منتظر تھے۔

اہزادیڈ کے مشور محبوب وطن سرڑھی دیرہ کے متعلق یہ روایت ہے کہ ایک دفعہ تقریر کر رہے تھے اور پولیس نے انہیں دورانِ تقریر گرفتار کر لیا۔ دو سال کے لیے جیل بیچ دیے گئے رہائی کا دلن آیا تو پارٹی کو اطلاع دی کہ میں رہا ہو کر سیدھا اسی جگہ پہنچوں گا، جہاں سے گرفتار کیا گیا تھا۔ لہذا آپ جلسے کا انتظام دہیں کریں۔ چنانچہ ایسا ہی ہوا۔

بچوم منتظر تھا۔ سرڑھی دیکار سے اتر سے اور جلبہ کاہ میں چلے گئے۔ انہوں نے بغیر کسی تمہید کے کہا۔ ”تو حضرات میں یہ عرض کر رہا تھا۔“ گرفتاری کے وقت جہاں سے بات چھوڑ دی، دو سال کے تعطل سے بات میں کوئی فرق نہیں آئے دیا۔

حضرت امیر شریعت کچھ دن گھر میں سستا نے، تانہ دم ہو کر نئے سفر کے لیے بچھنکل کھڑے ہوئے، تو سب سے پہلے آپ نے ہل لائی پور کو خطاب کیا۔ خطبہ مسنونہ سے پہلے فرمایا: ”اطلی کے مشور فلاسفہ میر گلیمیو نے پہلی پیلی یہ جوئی کیا کہ میں دیکھ رہا ہوں زمینِ متحرک ہے، اس پاس وقت کے قانونِ داونی نے اسے محروم کر دے کر گرفتار کر لیا اور عدالت کے سامنے پیش کیا۔“

عدالت: کیا تم نے کہا ہے کہ زمینِ متحرک ہے؟  
گلیمیو: ان میں نے کہا ہے کہ زمینِ متحرک ہے۔

عدالت: تو پھر لبلور سزا کے یہ زیر کا پیالہ پی لو!  
گلیمیو نے زیر کا پیالہ اٹھایا اور منہ کے قریب لے جا کر پھر زمین پر رکھ کر عدالت سے مخاطب ہوا۔

”اگر میں یہ کہہ دوں کہ زمینِ متحرک نہیں تو محشر؟“  
عدالت: تو بھیر جا سکتے ہو۔

گلیمیو اٹھا اور عدالت کے دروازے تک جا کر پھر پڑ کر کھینچ لے گا۔ مجھے تواب بھی زمینِ متحرک معلوم ہوتی ہے۔“ یہ کہا اور زیر کا پیالہ پی لیا۔

امیر شریعت اس قصتے پر مکار سے اور فرمایا ارشاد خداوندی ہے ما کان محمد ابا احذا من رجاء لكم ولكن رسول الله و خاتم التبیین اور حدیث رسول الله ان اخاتو التبیین لافبی بعدی کے بعد میں کیسے کہ دوں کوئی دوسرا بھی آسکتا ہے۔ میری تواب بھی یہی راستے ہے کہ حضور خاتم الانبیا ہیں اور ان کے بعد جو نبوت کا دعویٰ کرے گا میں اسے انسان بھی کہنے کے لیے تیار نہیں، میں تختہ دار پر بھی یہی کہوں گا کہ حضور خاتم الانبیاء میں انہمارا فانلوں میرا کیا بیکاڑ سکتا ہے، اب رہ بھی کیا گیا ہے جو بیکاڑ لوگے۔ بڑیوں کا ایک ڈھانچہ ہے۔ میں چاہتا ہوں کہ یہ بھی میاں کی عزت پر شمار ہو جائے تو جان چھوٹے۔

اس کے بعد آپ نے خطبہ مسنونہ پڑھا اور فرمایا:

”مجھے آپ سے تین باتیں کہنا ہیں۔ پہلی یہ کہ ہبھ دھند سے کوہم لے کر بیٹھے ہیں، یہ کیا چیز ہے؟ مثال کے طور پر عرض کرتا ہوں، کسی کے مکان کی چھت مٹکنے لگے تو اس نے اپنے مکان کو کچھی طرف سے لینپاش روایہ کیا جب لیپ کر فارغ ہوتے تو دیکھا یہ تو ہمسایوں کا ہی مکان لیپا گیا ہے۔ یہ آج کی نئی بات نہیں، وجودہ سورس سے اُنت اسی پر ڈھنی ہوتی ہے۔ اس وقت دنیا کی ابادی میں مسلمان تقریباً کچھ کروڑ ہیں۔ حضور کے بعد سے لے کر اس وقت تک کتنے پہنچ دخاک ہو گئے، ان میں کتنے صحابی، تابیعی، ولی، خوث قطب، فقیہ، امام اور بزرگ گزر سے تمام اُنت کے اولیاء لاکھوں صحابہ سب اسی عقیدے پر ڈھنے رہے کہ حضور کے بعد نبوت کسی کو نہیں ملی کوئی ماں نہیں ہے جو بنی جنتی۔“

اللہ ایک ہے اور کسی کا محتاج نہیں، ہم سب اس کے محتاج ہیں یہ بنیادی عقیدہ ہے، آئینہ کا بیٹا، عبد اللہ کے گھر کا چاند، عبد المطلب کا پوتا،

صدیق اکبر اور عمر ابن خطاب کا دادا، ختمان اور علیؑ کا خسر جیش کا ناماء، فاطمہؓ  
کا آپا، جن کا نام نامی ہے محمد صلی اللہ علیہ وسلم، جن کے بعد کوئی نبی نہیں پچھر  
کرو مسلمان اس وقت اس عقیدے سے پرکھڑے ہیں اور اربوں پیوندِ خاک ہو  
چکے ہیں۔ صاحبِ نکر و عمل، حلم و سہیت، صاحبِ فہم و فراست پیدا ہوئے  
پیوندِ خاک ہو گئے اور سب اسی عقیدے سے پر قائم رہتے ہیں۔

اللہ نے فرمایا، ہم نے آپؑ کو تمام آدمیوں کے لیے خوشخبری سنائے اور  
ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے، اور فرمایا کہ اسے بنی اہلان کرو کہ مسلمان جہاں کہیں  
بھی ہوں اور جس زمانے میں بھی ہوں اور جب بھی ہوں زمین پر، چاند پر،  
مریخ پر، مشرق میں، مغرب میں، نیچے، اوپر، تخت السرہ میں اہلان کرو کہ  
اسے بنی اصلی اللہ علیہ وسلم کہ میں تم سب کی طرف پیغمبرِ نَنَ کر آیا ہوں، اجی  
چاہیے مانو اجی چاہیے نہ مانو، یہ ہے اصل عقیدہ۔

اب اگر قرآن میں خاتم النبیین کی آیات نہ بھی ہوں تو بھی یہ لفظ کافی تھا۔

عقیدہ عقد سے ہے اور عقد کرنے ہیں دل کی گردکو — قرآن  
سینہ پر سینہ حصنوں سے صحابہ تک پڑھتے پڑھاتے ہیں درشت میں ملا ہے۔  
عقیدے سے کے بغیر عمل بھی نہیں ہوتا، برا ہو یا بھلا، اور حشق کا نام ہی عقیدہ  
ہے۔ نماز کی فتوحیت دل میں نہ ہو تو دھنوکیوں کر سے تو جید پڑی چیز ہے،  
لیکن ختم بیوت اگر اس سے نکال دو تو یہ بھی کچھ نہیں رہتی اماں نے کو تو کہے  
کے لوگ بھی خدا کو، نتے متعے، چاہیے حیساتی علیلی علیہ السلام کو اللہ کا بیٹا اور  
یہودی عندری علیہ السلام کو خدا کا بیٹا، کچھے میں تین سو سال میں خدار کھتے تھے اور نگے  
پوکر طوافت کیجئے کرتے تھے۔

جب اللہ کی رحمت بوش میں آئی تو اللہ کے گھر میں چاند نکلا، کچھے میں

جھاڑو دی "اللہ کا نام" بلند کیا اور فرمایا کہ تم یوں بڑھ پڑھ کر ان کو خدا بناتے ہو،  
یہ سب جھوٹے ہیں۔

بیوت کا مقام تو بہت ہی طراحت ہے، اذر اکیر کیڑہ تو دیکھو جیا کے ہارے  
کبھی نگاہ نہیں آئی، یہ نبیوت کی بات تھی امیر سے مرشد حضرت مولانا رائے پوری  
دس سال کے بعد صلح مرگودھا میں اپنے گھر آئے تو بڑی حصتی ہمشیرہ کو نہ بھاننا  
جب تک کہ انہوں نے بات مذکوری حضرت فرماتے تھے کہ کچھ پن ہی سے میں لے  
انہیں نظر انھا کرنہیں دیکھا، یہ شرم دھیا کی بات ہے۔

ہم خدا کو جانتے ہی نہیں، محمد کو جانتے ہیں۔ ابو جبل صدیق اکبر کے پاس  
آیا اور کہا کبھی کوئی آسمان پر گیا ہے۔ صدیق اکبر نے فرمایا "نہیں"۔  
ابو جبل نے کہا "تیریا رکھتا ہے میں وہاں سے ہو آیا ہوں" صدیق اکبر نے  
فرمایا "تو وہ سچ کرتا ہے۔ اس نے کبھی جھوٹ نہیں کہا"۔  
تیو سال کی بات ہے، ایک آدمی کی وساطت سے مزائی عرب شریف  
چلا گیا تھا اور مدینہ میں جا کر مرزاق کی بیوت کی تبلیغ کی۔ میں اس شخص کا نام نہیں  
لیتا جس کی وساطت سے مزائی گیا۔ میں نے اس سے آج تک کلام نہیں کی  
اور کروں گا۔ یہ مرزائیوں کا تسلیعی نظام ہے۔

میں اکتوبر ۱۹۲۳ء میں رہا ہو کر امر تسریا تو معلوم ہوا مولوی نور حمد سرحدی  
نے قادیان میں جلسہ کیا۔ بہت سے علماء کرام آئے اور وعظ کر کے چلے گئے تب  
ہم نے فکر کی کہ یہ الفزادی تبلیغ جماعتی تغییر کے مقابلے میں کچھ نہیں، جماعت  
کا مقابلہ جماعت سے ہونا چاہتے ہیں۔

۱۹۲۱ء میں ہم نے سوچا، حضور علیہ السلام کی بیوت کو مشانے کا نظام بن  
رہا ہے، تب سے جماعت بنی اور اس کا شعبہ تبلیغ مقرر ہوا، جس کا تعلق

نک کے سیاسی معاملات سے نہیں تھا۔

اسلام کی بنیاد مسئلہ ختم بیوتو پر ہے جب حضور نے فرمایا لا نبی بعدی  
لارسٹول جعیدی و کلامت بعد کو شروع سے لے کر آج تک اور آج  
سے لے کر حشر کے گرم ہونے تک کوئی نہیں پوچھیا بدلتے، ہم اس کو لے کر اٹھے  
ہیں، اس کا کسی ملکی معاملات سے کوئی تعلق نہیں۔

بعض لوگوں کو شک ہے کہ ہم اس تحریک میں حکومت کے سامنے نہیں  
گئے ہیں، اسے تم سپیشہ انگریزوں کے سامنے ٹھکلتے رہے ہو تو ہم اگر مسلمان  
حکومت کے سامنے ٹھک گئے تو کیا ہوا اسے ایرے اپنے میسا تھے چھوڑ گئے  
تو یہ کسی کو کیا کہو، آپ کسی پارٹی میں چاہیں جائیں لیکن دصربي توجہ رکھیں۔  
اگر آپ کی سمجھ میں میری بات نہیں آتی تو سرطان اللہ سے ہی سمجھ لو، وہ اُندر  
کی ایگزیکٹو کونسل سے لے کر پاکستان کی وزارت خارجہ تک جہاں رہا، قابویان نہیں  
چھوڑ رہا۔ آپ کو مرکار کا ملازم ہو کر تحفظ ختم بیوتو سے شرم کیوں آتی ہے؟ تو  
دفتر جاؤ خویی لیگ میں یا سلم لیگ میں، لیکن تمہاری جوانیوں کا صدقہ تحفظ ختم  
بیوتو کی طرف بھی نکلا کر مدد ملتے رہو۔

کفر کا پروگرام کوئی آج کا نہیں ہے، جب سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام  
تشریف لائے، تب سے میسلہ کذاب پیدا ہونے شروع ہوتے۔ حضرت ابو بکر رضی  
سات پڑا حافظ قرآن صحابہ کو ختم بیوتو کی خاطر شید کروا دیا تھا۔

کہتے ہیں تیجہ کچھ نہیں نکلا، اسے نیچو تو نکل آیا۔ راول پینڈی کے سیشن بچ  
کافی صد تھمارے سامنے ہے۔

تحریک ختم بیوتو میں جو کچھ ہوا، اس کا میں اکیلا ذمہ دار ہوں تمام ذمہ داری  
میرے سر ہے، اور قیامت تک اس سلسلہ پر جس قدر لوگ مریں گے اس کی ذمہ داری

بھی میرے مرد ہے گی۔ میں مودودی نہیں ہوں کہ بد دیانت ہو جاؤں۔ محبتِ محل کے جلاس کراچی میں مودودی صاحب میرے زانوں کے ساتھ زانوں لائے تھے۔ تھے۔ روزِ یوشن میرے جانے سے پہلے پاس ہو چکا تھا، میں کیا کروں کسی کی کتابوں کو اور بڑپچھر کو۔

میں اس سے پہلے اجلاس میں نہیں گیا تھا۔ دوسرے دن (مولانا) محمد علی میرے پاس آئے، اور کہا کہ آج تم چلو۔ میں نے کہ جو پاس کرنا ہے کرو میں عمل کروں گا۔ جب گیا تو دو دغز نوی کے پاس جا بیٹھا، مودودی بھی پاس بیٹھے تھے، انہوں نے مجھے اپنے فائیں طرف جگردی، محمد علی (جاندھری)، لوگوں سے دسخظکار ہے تھے اور بیرانام بھی لکھوایا، ان کا نام بھی لکھا۔ آج وہ مودودی کہتے ہیں میں تحریک میں شامل نہیں تھا۔ میں کہتا ہوں شامل تھا۔ اگر مودودی شامل نہیں تھا تو میں ان سے حلیفہ بیان کا مطالبہ نہیں کرتا ہوں، بلکہ حرف یہ مطالبہ کرتا ہوں کہ وہ اپنے لڑکوں کے سروں پر ہاتھ رکھ کر اعلان کر دیں کہ میں شامل نہیں تھا سورہ میں اعلان کرتا ہوں کہ میں ذمہ دار ہوں، میں تحریک میں شامل تھا۔ ارے جو تحریک میں شامل تھا اس نے سال بھر جیل کاٹی اور جو نہیں شامل اس نے دو سال کاٹی۔ جب میں رہا ہوئے لگا۔ تو دیوبھی میں اکر مودودی نے کہا کہ جنہوں نے تقریریں کیں، وہ رہا ہوتے اور جنہوں نے فقط سر ہلا یادہ ہنسنے رہے، ایہ ہے دیانت! پڑا روں شید ہوتے، اؤں کے سماں لٹے، کہیں بیتم ہوئے، کہی اجرٹ گئے۔

آسمان کی طرف دیکھتے ہوتے:

«الله امیں ذمہ دار ہوں، آج بھی ذمہ دار ہوں اور آنے والے کل کو بھی ذمہ دار ہوں گا۔ میں نے یہ سب کچھ تیرے نبی کے نام کی خاطر کیا تھا۔

ہزاروں کو مردا کر کر دوں کہ میں شامل نہیں تھا، کیا یہی دین ہے؟ کیا کروں حلم کو اور ادب کو، امیر اکلیجا بچھتا ہے۔ میں بولتے پڑاؤں، تو ادھار کیوں رکھوں۔ اسے تم سے کافر گلیبیو ہی اپھا تھا جس نے زہر کا پیالہ پی لیا۔ جو پہتا ہے ہوئے۔ اللہ تعالیٰ لئے ہم سے غلط قدم دا مٹوا کے کیا جیل میں میں نے وہ بیان نہیں دکھایا جس پر سلطان احمد کے دستخط موجود ہیں، جب کہ تو کہتے رکنا یہ اصلاح کے لیے کیا تھا۔

رہی مولانا داؤد خزنوی کی بات کہ وہ مجھ سے جیل میں ملے تو اتنی ہی بات کہ کر ختم کرتا ہوں، الحنفیۃ اللہ الائکاظنیین اورہ نیک آدمی ہیں، خدا جائز کسی سیاسی مصلحت کی وجہ سے دلک صاحب فیروز خاں نون وزیر اعلیٰ مغربی پاکستان نے ان سے یہ کام لیا ہے، اللہ تعالیٰ انہیں معاف فرمائے۔

خدا میری بھی لاج رکھے بوکیا ہے اور جو کر رہا ہوں اسی پر قائم رکھے آمین۔

حلیس رات سوادو بجے ختم ہوا۔ حاضری ٹوٹریہ لاکھ کے قریب تھی۔ اسی موضوع پر امیر شریعت نے سارے مغربی پاکستان میں تقریریں کیں، جس سے خلط نہیوں کے بہت سے بادل چھٹ گئے۔ چنانچہ اسی طرح کا اجتماع گورنمنٹ میں بھی ہوا۔ شیر انوالہ بانع حعام سے بھرا ہوا تھا۔ جیسے ہی امیر شریعت تقریر کے لیے کھڑے ہوئے اضطراب کی جانب سے کالی گھٹائیں اٹھیں۔ یا رہائیں پر جو آیا تو قضا بھی آئی۔ "حعام کا کی جبیت ہوتی ہے۔"

امیر شریعت نے عوام سے سوال کیا۔  
و کیوں بھئی کیا ارادے ہیں؟ اگر بارش سے ڈر کر بھاگ جانا ہو تو بھی  
کہر دو۔ ورنہ بخاری تو کھڑا ہے۔ حالانکہ میں اس وقت بخار سے ہوں۔"

اس پر حاوم نے بیک زبان کہا۔ "بھم بیٹھیں گے شاہ صاحب" اب اس پر کیا تھا، بارش بھی ہو رہی تھی اور امیر شریعت بھی برس رہے تھے۔ ایک رضا کار امیر شریعت پر چھاتر ان کر کھڑا ہو گیا۔ آپ نے غصے میں کہا۔

"کتنے چھاتے لاو گے میاں! یہ جو سانے انسانوں کا سمندر بخاٹھیں مار دہائیں، ان میں جان نہیں؟ یا تو ان کے لیے بھی چھاتے لاو دہ درنے بیٹھ جاؤ۔"

آخر موسلا دھار بارش کا پانی حاوم کی کمر تک آن پہنچا، مگر اس پر بھی لوگ اسی طرح جھے رہے، جیسے ان کے سروں پر پرندے بیٹھادیے گئے ہوں۔ جب حاوم پانی میں تیرنے لگ پڑے تو امیر شریعت نے کہا:

"بس بھائی! اب میں آپ کا اور امتحان نہیں لیتا ایہ بھی ایک ریکارڈ ہے کہ امیری زندگی کہا۔"

انہی دنوں مرید کے ملکہ شیخو پورہ میں دو دن تقریر کہا، "اگرچہ اب میں بولڑھا ہو گیا ہوں، مگر اپنے مقصد کے لیے بھی جان ہوں" اسی سفر میں ایک فرمدار پولیس افسر نے سوال کیا۔ "شاہ جی! اجازت ہو تو ایک بات پوچھوں؟"

"ہاں بیٹھا کیوں نہیں؟"

"دوسری جماعتوں کے سیاسی اور مذہبی رہنماؤں نے دن مختلف شہروں میں آتے رہتے ہیں، مگر حکومت کی طرف سے ہمیں کوئی ایسی ہدایت نہیں ملتی کہ ہم ان کو داچ کریں لیکن جیسے ہی آپ کسی شہر میں پہنچتے ہیں۔ ایک دم سے تاریں ہلنے لگتی ہیں۔ یہ کیہل؟ آپ نے برجستہ کہا:

"بھائی! جب کوئی یہ ہٹا گھر میں آجائے تو کوئی سورت اس سے پرداز نہیں

کرنی، مگر جیسے ہی کوئی مرد آجائے تو تمام گھر میں بروہ پروہ کا شور مجھ جاتا ہے اس پر متعاقہ افسرانا سامنہ لے کر رہ گیا۔

**وصیت** مولانا محمد علی جاندھری جوان دنوں مجلس تحقیق ختم بیویت کے ناظم اعلیٰ تھے اور شب و روز سفر پر رہتے تھے، جیسے کہ اب بھی ہیں، مولانا کی انتحک مصروفیت دیکھ کر امیر شریعت نے انہیں وصیت کی اور ناراض ہونے۔

"مجاہی محمد علی تم میری ریس ترکیا کردا، میر سے پراللہ کی خاص رحمت ہے تم زیادہ سے زیادہ پانچ سال اس طرح چلو گے اور پھر ختم ہو جاؤ گے یا کسی تکسی بیماری میں مبتلا ہو جاؤ گے، جیکہ مجھے چالیس برس ہو چکے ہیں سفر کرنے اور میں نے اپنے جسم سے دفانیس کی، جس کی وجہ سے اب مر رہا ہوں۔"

**سیاسی انتظام** مسلم نیگ کی اندر ورنی کشمکش پاکستان کے عالمی فقار پر بھی اثر انداز ہوئی۔ یہ وقار ہر آن ہونے والے واقعات کے ساتھ اس قدر اپنا اختداد کھو

بیٹھا کر اپنی ساری سچائی کے باوجود غیر حاکم میں پاکستان کی تجارتی ساکھ کو بھی نقصان پہنچا۔ محمد علی بوگڑہ کے بعد چودھری محمد علی وزیر اعظم پناہ دیے گئے تھے فذیل اعظم مولانا ابوالعلی مودودی کی جماعت سے ولی نگاہدار رکھتے تھے، ان دنوں پاکستان کی خارجہ پالیسی امریکہ اور برطانیہ کے احتکوں میں تھی۔ خیر ملکی ساماراج تمام امور اپنی مرضی سے حل کر رہا تھا۔ اس طرح جماعت اسلامی اور چودھری محمد علی کا گھٹہ بوجڑی بڑی آسانی سے سمجھ میں آ رہا تھا۔

حضرت امیر شریعت نے اپنی حالی تقریروں میں جماعت اسلامی کے لیڈر کو اس پُرمی طرح تھا، کہ چودھری محمد علی نے ۱۰ اگست کو اقتدار پر آتے ہی اس کا انتظام لینا شروع کر دیا چنانچہ ۱۱ ستمبر ۱۹۴۵ء کو حضرت امیر شریعت سے ایک نوٹس کی تعلیل کرائی گئی کہ:

"۱۱ ستمبر کو آپ درست کث عبیر نیٹ ملتان کی حکومت میں حاضر ہوں۔"

مولانا محمد علی جاندھری سے بھی اسی طرح کے نوٹس کی تعلیل کرائی گئی۔

ان احکام کی تعمیل کے سلسلے میں امیر شریعت جب حکومت میں گئے تو مذکور طبقہ مجب طبقہ  
تھے صرف اتنا کہا کہ "آپ اپنی تقریروں کا الجھ زرم رکھیں" اور یہ!

امیر شریعت نے مسئلے تھے یہ حکم سننا اور حکومت سے باہر چلے آئے۔ کاروائی تھی  
بس تواریخ پر اسے۔ لیکن جولائی ۱۹۵۶ء میں امیر شریعت کو ملتان کی بنیوں سے مدد میں نظر نہیں کر دیا گیا۔  
اس طرح امیر شریعت کی تمام مددی سرگرمیاں کچھ وقت کے لیے رک گئیں۔  
یہ نظر نہیں امیر شریعت کے لیے کارامتابت ہوئی، لکھن دنوں وہ اپنی بیماری کے  
علاج میں کیسوں سے مصروف ہو گئے، لیکن دل بیقرار کو چین کھا۔ دل بیماری میں اور  
دامن حق کے راستے میں خالی دیواروں کو توڑنے کی قدر میں رہا۔

بن دنوں مرکزی اور صوبائی سیاست کے گھوڑے سے سر پیٹ دوڑ رہے تھے سکندر مظا  
گور زہرل بن چکے تھے اور طلاق کے طغماں صاحب مغربی پاکستان کے وزیر اعلیٰ۔ ان دنوں کے  
درمیان چودھری محمد علی کی وزارت دخواوندوں کے درمیان ہیوی کی طرح وقت گزار ہی  
تھی۔ اس کشمکش میں دم توڑتی ہوئی تحریک ختم بتوت کی صدائے بازگشت کبھی کجاہ امیر شریعت  
کی تقریروں سے سنائی دیتی رہی۔ اقتدار پسند سیاستدان بھی اس سے غافل نہیں تھے۔  
چنانچہ ۱۹۵۶ء پریل ۲۵ کو خانہ وال دصلح ملتان کی ایک تقریر کی بناء پر امیر شریعت کو سیفیٹی ایکٹ  
کی دفعہ ۲۱ کے تحت گرفتار کر لیا گیا، اور اسی روز نوابزادہ عبد الرحیم ذیوٹی محیریت ملتان نے  
تین بڑا روپے کی ضمانت پر آپ کو رہا کر دیا۔

یہ مقدمہ چودھری خلام رضنی کی حکومت میں ۱۷ جولائی کو شروع ہونا تھا، مگر ملتان میں  
نظر نہیں کے باعث امیر شریعت حکومت میں حاضری سے قاصر رہے۔

یہ مقدمہ بنو شریعت دفعہ نہیں ہوا تھا کہ ۲۹ جون ۱۹۵۶ء کو سیفیٹی ایکٹ کی دفعہ ۲۱ کے  
تحت دوسرا گرفتاری کے وارثت بھی آئی پہنچے۔ یہ گرفتاری جلال پور پر والا دصلح ملتان  
میں ۹۔ اور ۱۰ سارچ ۱۹۵۶ء کی دو میانی رات کو ایک تقریر کی بناء پر عمل میں آئی۔ یہ مقدمہ

لابر جمہریوب کی حکومت میں شروع ہوا۔ امیر شریعت اپنی پیرانہ سالی، بیماری اور جوں کے تینتے ہوتے موسم میں مقررہ تاریخ پر احاطہ حکومت سے باہر جا بلیختے اور مشتا قاب دیدن بھر ان کے گرد بحث رہتے۔

امیر شریعت کی نظر بندی اور گرفتاریوں کے خلاف سارے پاکستان میں احتجاجی اجتماع ہوتے۔ اخبارات نے نوٹ لکھے۔ جلسوں میں مختلف سیاسی اور مذہبی جماعتوں نے رہائی کا مطالبہ کیا۔

اس دور میں مرکزیہ مجلس تحفظ نظم بیوٹ نے امیر شریعت کی سرپرستی میں روز نامہ "نوائے پاکستان" کو از سر نوچلانے کا فیصلہ کیا۔ اس موقع پر امیر شریعت نے حضور اخاظ میں اس اخبار کا خیر مقدم کیا۔

"نوائے پاکستان" جن عزائم و مقاصد کو لے کر اپنا درجہ شروع کر رہا ہے میں ان عزائم و مقاصد کی کامیابی کے لیے بارگاہ رب الحضرت میں دعا کرتا ہوں۔

یہیں ہمک کے سیاسی بکھروں میں الجھنے اور بھنسٹے کی ضرورت نہیں۔ جاری پیش نظر صرف ایک ہی موقف ہونا چاہیے اور وہ حصہ نجم المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کی بیوٹ کا تحفظ اس کے علاوہ جو اپنی ملحوظ رکھنی ضروری ہیں، وہ پاکستان کی عمومی خدمت اور جمہور المسلمين کو ان مگرایوں سے نکالنا ہے جو ان کے عقائد و اعمال میں جڑ کرچکی ہیں۔

ان اخاظ کے ساتھ میں "نوائے پاکستان" کی کامیابی کیلئے دعا گو ہوں۔

یہ ۳۔ جولائی ۱۹۵۶ء کا واقعہ ہے۔

**رہائی** پابندی کے سرکاری احکام کو لاہور ہائی کورٹ میں اس موقف کے تحت چلنے کیا گیا۔

اسلامی مملکت کے کسی باشندے کی نقل و حرکت پر پابندی مایید نہیں  
کی جا سکتی اور نہ ہی اسے کسی خاص حلاقہ میں پابند کیا جا سکتا ہے۔

لہذا عدالتِ حاکمیہ حکومت کے نام نوٹس جاری کر کے پر دو رہنماؤں (مولانا  
سید عطاء اللہ شاہ بخاری اور مولانا محمد علی جالندھری) کی نقل و حرکت پر سے  
پابندی اٹھانے کے احکام جاری کرے۔

ہائی کورٹ میں اس مقدمے کی پیر دی کے لیے میاں محمود علی تصوری ایڈو و کیٹ کی  
خدمات حاصل کی گئیں۔ مقدمہ بھی ابتدائی مرحلہ میں تھا کہ ۱۷ جولائی ۱۹۵۶ء کے اخبارات  
میں حسب ذیل خبر شائع ہوئی۔

”ڈاکٹر خاں صاحب وزیر اعلیٰ انحرافی پاکستان نے امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ  
بخاری پر عاید کردہ تمام پابندیاں اٹھائیں۔ حکام نے یہ قدم حضرت امیر شریعت  
کی خوابی صحت کی بناء پر اٹھایا ہے۔“

لیکن مقدمات بدستور قائم رہے۔

ان دنوں امیر شریعت کی صحت خاصی مکروہ ہو چکی تھی۔ رات کو اکثر یہ خوابی رہتی۔  
بھوک کی کمی، اخلاقی قلب اور تجھی کی بھی شکایت تھی۔ اس موقع پر اکثر احباب صحت کے بارے  
میں پوچھتے تو بڑی سادگی سے فرماتے:

”مجاہی! اب طبیعت ہی نہیں ہے، حال کیا بتاؤں! اک جگہ مرا دآبادی  
کی غزل ان کے بیاض میں پڑھی تو تین شحریاد ہو گئے تھے۔“

وہ اٹھتا ہوا اک دھواں اول اول

وہ بھتی سی چنگا کریاں آخر آخر

قیامت کا طوفان وہ صمرا میں اول

خبر رو کاریاں آخر آخر

چمن میں عادل کا مسجد اول  
گیا وہ گل رخاں آخر آخر

امیر شریعت کی صحت مندرجہ بالا اشارے سے واضح ہے۔

امیر شریعت کا ان دونوں لاپور آنے کا ارادہ تھا کہ طبی مشورہ لیا جاسکے، لیکن نظر ثانی کے حلاہ حلال پورپروالا اور خابیوال کے مقدمات راستہ روکے ہوئے تھے۔

**مخلوط انتخاب** [سیاست میں جھوٹ بولنا، فریب دینا اور فریب کھانا، کسی قانون کی زد میں نہیں آتا۔ سیاستدانوں کی ساری زندگی انہی پکڑ ڈیوں پر ہلتے ہیں]

گذر جاتی ہے اس راستے میں وادیٰ خارزار بھی ہے اور لالہ گل کی بزم آزادیاں بھی۔

سیاست میں ضرورت کے لیے حرام کو حلال قرار دے بینا بھی جرم نہیں ہے ۱۹۳۰ء سے پیشتر کے سیاسی ہوٹر نظر ڈالی جائے تو ہندو مسلم اتحاد کا بغیر اگر ملکی ضرورت کے باعث نیشنل مسلمانوں کے لیے درست تھاتور حجت پسند اور ٹوڈی مسلمانوں کے لیے قاتل۔ انگریز حکمران آخرالذکر طبقہ کا پشت پناہ تھا۔ مخلوط انتخاب کے ذریعے ہندو مسلمان اتحاد کی دیواروں کو استوار کرنا ان کے نزدیک سور کے گوشت کو حلال قرار دیئے کے مترادف تھا اور ایسا مسلمان مسلم بیگ کے نزدیک بھی گردن نہیں تھا جس نے آزادی وطن کے لیے مخلوط طرز انتخاب کا سلوگن (SALOGAN) دیا۔ تقسیم ملک کے بعد صدر جیں شید سہروردی نے طور پر اعظم پاکستان جب نیشنل مسلمانوں کے منہ کا جھوٹا نواح خود کھانا چاہا اور پاکستان میں مخلوط انتخاب رائج کرنے میں اپنے کو حق سجانب قرار دیا تو وہ لوگ جن کے نزدیک گزرے ہوئے کل، یہ بغیر جرم تھا، آج وہی سہروردی کے ہمتوں تھے، لیکن کہ آج انہیں اس کی ضرورت تھی۔

شید سہروردی نے یہ بغیر مشرقی پاکستان کے غیر مسلموں کے دوٹ حاصل کرنے کے لیے لگایا تھا ایک بخوبی پاکستان کی سیاست بالکل جدا تھی۔ ۱۹۵۴ء کی مرزاںی اور مسلمان کشمکش نے حوم کے دلوں میں یہ شہر ڈال دیا کہ ۱۹۵۴ء کے انتخاب میں جو کہ آٹھ مرزاںی بری طرح ناکام

ریسے تھے حالانکہ مسلم ریگ نے انہیں اپنا نمائندہ منتخب کیا تھا۔

اب مخلوط انتخاب کے ذریعے انہیں اسمبلی میں لانے کے لیے چور دروازہ کھولा گیا ہے، یہ بحث صاری سماں کے ملک میں جاری تھی کہ الجزاں میں رہنماؤں کا ایک وفد علامہ شیر الابرار ہی کی قیادت میں پاکستان کے دورے پڑایا۔

مenan کے مختاریوں کے علاوہ مجلس تحفظ ختم بیوتو نے بھی انہیں استقبال یہ دیا، اس موقع پر حضرت امیر شریعت نے مترجم کے ذریعہ وفد کے لیڈر سے گفتگو کی، «اور الجزاں کی آزادی کے لیے رہنے والے مجاہدین کو خواجہ تحسین پیش کیا، فیزا الجزاں میں رہنماؤں کی درازی عمر کے لیے دعا کی۔

منتخبدہ ہندوستان میں انگریزی دور اقتدار میں خلام ہندوستانیوں پر تشدد کا ذکر کرتے ہوتے اقسام یوب کی مختلف سیاسی چالوں کا وضاحت سے ذکر کیا، اور قادیانیوں کی بغیر ملکی سرگرمیوں سے بھی الجزاں میں رہنماؤں کو خبردا رکیا۔

لاهور میں آمد حالت کی ناسازگاری، جسمانی کمزوری اور روانی پریشانی کے باعث امیر شریعت پران دنوں فلک کا ایک اور ہلکا ساحملہ ہوا، جس کے اثرات گودیر پانیں تھے تاہم پریشان کن ضرور تھے، اس کے نتیجے میں امیر شریعت نے لاهور آئے کا فیصلہ کیا۔ پھاپخچہ پابندیاں ختم ہوتے ہی اگست کے پہلے پندرہوارٹ سے میں نذریجہ کار بخرض علاج لاہور تشریف لے آئے اور بادامی بازار میں جامی دین محمد کے ہاں ٹھہرے۔ گوہیماری کی وجہ سے یہے حد کمزور تھے، اگر زندہ ولی اور ٹکفتہ مزاجی میں کوئی فرق نہیں آیا۔ ملنے والوں کا استقبال خندہ پیشانی سے کرتے اس دو روز آپ نے دوستوں سے مخدودت بکاندازی میں کہا:

”بیماری کے متواتر محلوں اور سحری کی وجہ سے اکثر احباب کے خطوط کا جواب میں دے سکا، لہذا میں ان تمام احباب کا ممنون ہوں جو میری

بیمار پرستی کے لیے خلوط لکھتے رہتے۔ ان تمام کو میری صحت کے لیے ہا کرتے رہنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ مجھے اسلام کی مزید خدمت کے لیے تندستی غایبت فرمائے۔

منان کے حکیم عطاء اللہ مرض اور مرض دونوں سے آشنا تی کے بعد علاج کے عادی ہیں امیر شریعت سے انہیں دلی لگاؤ تھا۔ حکیم صاحب کی طبیعت کی پاکیزگی کی وجہ سے امیر شریعت بھی ان کے معرفت تھے۔ لیکن ”مرض بڑھتا گیا یا جوں جوں دو اکی تو دونوں کے اصرار پر لاہور آگئے۔ یہاں سب سے پہلے شفاء الملک حکیم اجمل خاں مرحوم کے پوتے حکیم نبی جمال سویڈا کا علاج شروع کیا۔ ایک ہفتہ علاج سے جب ... افاقر نہ ہوا تو ڈاکٹر کرنل محمد ضیاء اللہ کا علاج شروع کیا۔ ایک روز امیر شریعت نے ڈاکٹر سے سوال کیا؛ ”آپ کی تشخیص نے مرض سے متعلق کیا فتویٰ دیا ہے؟“ کرنل ضیاء اللہ نے یاس و نامبیدی کے لیے میں کہا، ”شاہ جی! اب آپ اپنا کو طختم کر چکے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو دو سو سال زندگی عطا کی تھی، جسے آپ نے چھاس سالوں میں نعم کر دیا۔ اب تو کوشش ہی ہے۔“

مشاطر فطرت نے حضرت امیر شریعت کو کچھ اس انداز سے سنوارا تھا کہ وہ جماں ہی طھے جاتے ہیں ان کے قدم لیتیں، کئی انجمنیں ان کے لپنے وجود میں ہتھیں۔ وہ مسلکتے تو آسمان سے بھیاں کو نہیں، ان کی پیشانی پر بیل آ جاتا، تو سلطنتیں کانپ لٹھتیں۔ ستارے رات بھر قند میں لیتے ہیں ان کی محفل میں بیٹھنا سعادت سمجھتے۔ ویرانوں میں گروہ شمع دل فروزان کرتے، تو پروا نے دہاں بھی آموجوں ہوتے۔

حسن سبے پروا کو اپنی بے جا بی کیلئے ہوں اگر شروع سے بن پایا تو شرارچے کر بن

اپلے لاپور کو جب اطلاع ہوتی کہ امیر شریعت نے بخوبی علاج یہاں آئئے ہوئے ہیں، تو ان بھرا جباب کی آمد و فت سے ایک میلہ لگا رہتا۔ گورنمنٹ کے لیے یہ بھوم مخفید نہیں تھا، لیکن مریض محبت کے ہاتھوں مجبور تھا کہ دوست اور شمن کا استقبال کرے۔ آخر طاکڑ کے مشورے پر عصر اور مغرب کے درمیان کا وقت مٹھرا دیا گیا۔ جسیے جسیے مرض سنجا لیتی گئی، امریض آپ سے آپ سنجدتا چلا گیا۔ حضرت مولانا احمد علی لاہوری روزانہ عصر کے بعد تشریف لاتے اور امیر شریعت کے دل پر کافی دیر تک ہاتھ رکھ کر ہم کرتے، اس دوران امیر شریعت کا گریبان کھلا رہتا۔

ماز عصر کے بعد جو مخلل لگتی ان میں شیخ حام الدین، امیر طراج الدین انصاری مولانا ابوالحنی نظفر علی شمسی اودان کے خلاہ شرعاً کرام، ادیب اصحابی اور کاروباری حضرات کا بھوم بھی رہتا۔ اسی طرح کی ایک مجلس میں مولانا ابوالحنی نے سوال کیا:

”شاہ جی! آپ کو میٹھا پسند ہے یا نک؟“

امیر شریعت: ”جو چیز میرے رب کو پسند ہو۔“

مولانا ابوالحنی نات: ”رب کو تو پھر میٹھا زیادہ پسند ہے۔“

امیر شریعت: ”اگر میٹھا پسند ہوتا تو پھر انہیں کے نہ تائے ہوتے۔“

اس پر تمام مجلس میں فتح قدر بلند ہوا۔ ایک روشنی مجلس میں سوال ہوا۔

”پردہ اسلام میں کیوں راجح ہے؟“

امیر شریعت نے محتقر ہی دیر چپ رکھ کر فرمایا:-

”میاں بیوی کے درمیان رغبت کو مزید بڑھانے کے لیے پردہ اسی کیا گیا ہے۔“

اگر بے جا بی فام رواج کو بڑھاتی تو میاں بیوی کے درمیان محبت کا ساری ختم ہو جاتا۔

غمزہم محترم حضرت مولانا جد العادور اسے بیوی کی امیر شریعت کے مرشد ہیں دنوں بلاہوڑ

ہی میں تشریف فرما تھے، نہیں جب اطلاع ہوتی تو شمس کے لیے خود تشریف لائے پیرو اور

مرید کے امین کافی دیر مغلل رہی۔ حضرت لاہوری بھی اس مجلس میں موجود تھے۔ ایمیر شریعت نے  
دنوں حضرات سے دعا کے لیے درخواست کی، تو حضرت رائے پوری نے فرمایا: آپ کے  
لیے دعائیں کریں گے شاہ جی! تو اور کس کے لیے کریں گے؟ آپ تو ہمارے لیے آخرت  
کا سرمایہ ہیں۔ یہ سن کر ایمیر شریعت زار و قادر و نے لفکھ، اور کافی دیر روتے رہے اس من  
کی مجلس آنسوؤں کے طوفان میں بہر گئی۔

شیخوپورہ کے کچھ دوست ملنے آئے تو ان سے گفتگو طویل ہو گئی۔ اس دوران حضرت  
اور شاہ صاحب در حجۃ اللہ علیہ کا ذکر آگیا، تو ایمیر شریعت نے وقت انگیز بھی میں کہا:  
«مولانا سید اور شاہ صاحب اپنے دور کے بہت بڑے محضن تھے اور ان  
کی زندگی اسلام کی جنتی جاگتی تصویر تھی۔»

اس گفتگو کا راخ مطہر حب شیعہ و عُمَّتی مناقشات کی طرف آیا تو ایمیر شریعت نے ایک  
آہ بھر کر کہا:

«قوم کن راستوں پر چل تھی ہے، اجنب میں ایسی بائیں ستا ہوں، اور اس  
رات بھروسہ بخارت ہا ہوں، اک آنکھ کیا بیٹھے گا؟ کیونکہ اس ملک کا اور خود مسلمانوں کا  
فائدہ ان کے باہمی اتحاد میں ہے، اور صحیح اسلامی نظریات بھی تمہیں ہمگیر ہو  
سکتے ہیں۔»

ایک دن مولانا ابوالحسنات نے تحریک ختم بتوت کا ذکر کرتے ہوئے کہا:  
«شاہ جی! لوگ بھی عجیب ہیں ایسی ایسی غزلیں کہتے ہیں کہ جن کا نہ مطلع  
درست ہے ذمقطھ، ایک دوست نے مجھ سے سوال کیا، حضرت ایمیر درست  
پہنچ کر حطا اللہ شاہ نے حکومت سے روپیہ لے کر تحریک ختم بتوت کو ختم کیا ہے؟  
تو میں نے خصے میں اس سکھا: یہوقوت باترے جیسے لوگوں نے تو مجھے  
ان نیک لوگوں سے برگشتم کیا ہوا تھا۔ جب میں ان کے نزدیک ہوا، تو انہیں

دین کی خدمت کرنے میں بہت مختص پایا۔ باقی رہی تحریک نظم نبوت اتوہمیری  
رہنمائی میں چل رہی تھی۔ لگ کوئی بات ہوتی تو میرے علم میں ہوتی۔ رہی روپیہ لیشے  
کی بات اتوہم مجھے یاد ہے ایک دفعہ سکھ جیل میں شاہ جی کا امداد سید وکیل احمد شاہ  
بیرے سامنے انہیں ملتے آیا، اور اس سکھ کی پریشان حالی کا ذکر کیا تو شاہ جی  
نے حاجی دین محمد صاحب کی طرف رفت کھا کر قہ جانی پڑا کہ وہ صدروپیہ قرض دے  
دین مانشہ العذر ہا ہو کر آپ کو ادا کر دوں گا۔ ان واقعات کی موجودگی میں میں

تماری بات پر کیسے لیقین کرلوں ماس پرستض بہت شرم سار ہوا۔

مولانا ابوالحنفات کی زبانی یہ سارا کچھ سن کر امیر شریعت نے ایک آہ بھری اور فرمایا۔ ۵

”زادہ تنگ نظر نے مجھے کافر جانا

اور کافر یہ سمجھتا ہے مسلمان ہوں میں“

اس شہر پر مولانا ابوالحنفات نے سکراتے ہوئے کہا:

”سبحان اللہ! کیا تحریف ہوتی ہے ہماری؟“

اس پر محفل کے تمام لوگ بے امتیاز نہیں پڑے۔

**حفیظ جالندھری** اُنی مخلوقوں میں ایک دن حفیظ جالندھری بھی آشامی ہوئے، اور  
دیر تک اپنے اخوار سے امیر شریعت کو اپنی طرف متوجہ کرنے کی  
کوشش میں رہے، لیکن اس روز امیر شریعت کو جس قدر سیر ارادہ پریشان دیکھا، اس سے  
پرشتر کبھی نہیں دیکھا تھا۔ شکن آؤ دپشاںی پر غصے کے ہزاروں نقشے ابھر کر پھرے ہوئے  
دریا میں موجود کی طرح طوفان بپا کرنے لگے۔

اصول کے معاملے میں امیر شریعت جب بڑھاتے تو دوست کو بھی شمن نایتے لیکن  
اخلاق کے بازار میں ان کے ہاں جو سودا تھا، اس کے لیے وہ دونوں میں امتیاز نہیں کرتے تھے۔  
مگر حفیظ جالندھری سے اُس روز کی بے اعتنائی حیرت انگزیر تھی۔ غصے میں کہا۔ ”حفیظ صاحب آپ

اپنے ارادوں میں نہ پہلے کامیاب ہونے پڑے، نہ آئندہ انتشارِ اللہ کامیاب ہوں گے۔ بہتر ہے کہ آپ مجھے اپنی طرف متوجہ نہ کریں۔

امیر شریعت کے مختصر جملے ساری محفل کامراز کر کر گئے۔ ایسا کیوں ہوا؟ یہ سوال دلوں سے نکل کر زبانوں پر آنسے ہی والا تھا مگر حفظ صاحب اٹھ کر چلے گئے۔

”شانہ نامہ اسلام“ کی پہلی جلد طبع ہو کر حبیب بازار میں آئی، تو امیر شریعت اُن دلوں تحریک شاہِ قرآن میں مصروف تھے۔ ”تاریخ اسلام“ کو پہلی بار منتظم کیا گیا تھا۔ اور انداز بھی خوب تھا، جسے صفت کے ترمذ نے مزید جلا دی تھی۔

امیر شریعت کو شاعر کا یہ طرزِ لکھن پسند آیا، اور وہ ”شانہ نامہ اسلام“ کے مطابق کے میں مسلم نوجوانوں کو دعوت دینے لگے۔ اس کے دورِ عمل ہوئے، اول کتاب مذکور کا پہلا طبع لشیش ہاتھوں ہاتھ فردخت ہو گیا اور صفت کا نام پنجاب کی فضاؤں میں تیرنے لگا۔ دوسرا یہ کہ امیر شریعت اور حفظ صاحب کے درمیان قرابیت داری کو غنیمت جان کر فرنگی حکمرانوں کے ایجمنٹوں نے امیر شریعت کو رام کرنے کے لیے مفید سمجھا۔ یہ دوسری بات ہے کہ محلہ طبری اپنی بازاری میں مات کھا گیا لیکن کوشش تو دل ناتوان نے خوب کی۔

مذکورہ بالادو اقتادات کی ساری عمارت قیاس یا مکان پر نہیں، بلکہ امیر شریعت کے اپنے یقین پر استوار ہے، ورنہ محیت اور اصول کی دنیا میں پروردش پائے والا انسان ریت کی دیوار پر اپنے دعویٰ کا علان نہیں کر سکتا۔

**مولانا جدیب الرحمن کا انتقال** | احباب کی آمد و رفت کے باعث مجالس گرم تھیں جاہی  
| دین محمد کا مکان ادیبوں، شاعروں، سیاسی رہنماوں

اور مذکوب لوگوں کا مرکز بنا ہوا تھا۔ امیر شریعت یہاڑی سے بخات کے لیے دل بہلانے میں صروف تھے ماس طرح سے مریض اپنے رض سے آہستہ آہستہ صحبت یا ب ہو رہا تھا کہ ۲ ستمبر ۱۹۵۷ء کو بھارت ریڈیو پر مولانا جدیب الرحمن لڈھیانوی کے انتقال کی خبر سنی۔ امیر شریعت

پرس بخرا کاس تیزی سے اٹھ ہوا، جیسے چوپل پر غیر موسم کا ہوتا ہے اور اس کی تمام تپیاں جھٹکر گر جاتی ہیں۔

جماعتی زندگی کے علاوہ مولانا جدیب الرحمن کو امیر شریعت بھائی کہا کرتے تھے، اور یہ رشتہ دونوں حضرات کے گھروں تک جا پہنچا تھا۔

مولانا جدیب الرحمن کی موت ایک قافلہ سالار کی موت تھی۔ شیر پیشہ برترت کا رد عان زندگی کی وہار تھا جسے جب میدان کا نزار میں پہنچتا تو بڑا نوی سامراج کا دل دہل جاتا ان کی رہنمائی میں مجلس احوار نے کہیا ہم فضیلے کیے جنہیں تاریخ کبھی نظر انداز نہیں کر سکے گی۔ مولانا کی موت کی خبر سن کر امیر شریعت دن بھر خاموش رہے اور کبھی کبھار ایک آہ سرد کے ساتھ اپنی اس خاموشی کو توڑ کر فرماتے۔

”ایک اچھے رفیق، مونس و غم خوار اور سراپا انتیار ساختی کی جدائی نے میرے سینے میں ایک اوزخم کا اضافہ کر دیا ہے۔“

**ایک فلسطین بھر** سیاسی رائے نگاروں کو اخبارات میں اپنے نام شائع کرنے کی حامی بیاری ہے۔ لیکن امیر شریعت اخبارات میں بیان دینے سے بہت سی اختلاف کرتے، اگر کہیں نامہ نگاروں کے زندھے میں آجاتے تو انہیں بڑی حکمت عملی سے ملال ہے، حالانکہ بعض دفعوں کی ذات سے متعلق بہت سی فلسطین بھریں شائع ہوتی رہیں، لیکن وہ انہیں کوئی اہمیت نہیں دیتے تھے۔ مگر شیخ حامد الدین اوز ناظرانہ الدین کے عوامی لیگ میں چلے جانے پر بہت سی یہ نیاد بخربی تراشی جانتے گیں، اور ان دونوں عوامی لیگ پاکستان میں محدود انتخاب کی حامی تھی، جس کے باعث تحریک ختم بیوت کو نقصان پہنچنے کا احتمال تھا چنانچہ جیسے ہی یہ نیاد بخرب اخبارات میں شائع ہوئی کہ:

”امیر شریعت حضرت مولانا سید عطاء اللہ صاحب بخاری کو وزیر اعظم پاکستان خاپ حسین شیخ سہروردی نے عوامی لیگ میں شمولیت کی دعوت دی ہے۔“

اور رادیو پینڈھی روانہ ہونے سے قبل وزیر اعظم نے حضرت شاہ صاحب کو گورنمنٹ  
ہاؤس میں ملاقات کے لیے بلا یا ہے؟

حضرت امیر شریعت کو جب اس خبر کی طرف متوجہ کیا گی تو فقط اس قدر فرمایا:  
”نا معلوم اس خبار نے یہ مرے متعلق ایسی بھے بنیاد خبر کیوں شائع کی،  
جیکہ میں مدت ہوئی ان سیاسی بھروسوں سے الگ تحدیک ہو چکا ہوں، اور نہ  
ہی میں اپنی سمجھی مخلوقوں میں سیاسی گفتگو کو پسند کرتا ہوں۔ پھر عوامی لیگ!  
جو کہ مخدوٹ انتخاب کو پاکستان کی بقا کے لیے بہتر سمجھتی ہے، اور میں اسے  
مسئلہ ختم نبوت کے لیے زبرقائل سمجھتا ہوں۔“

مولانا جیب الرحمن کی موت کے بعد میں نے امیر شریعت کی طبقت  
پر خاص اشارہ کیا تھا، اس سے ذرا سمجھا لایا تو قریباً تین ماہ لاہور میں  
گذار کرائیے مجاہد داکٹر کرنل ضیاء اللہ کی اجازت سے ۲۰ نومبر ۱۹۵۶ء کو مٹان اپس چلے گئے۔  
ان دونوں بیماری میں قدم سے افاقت مختا اور گھر سے نکل کر سیمی دو خاتروں پر آبیٹھتے۔  
اجاہ بھی میں آجاتے نمازِ مغرب تک محفلِ جمعی۔

۱۵۔ نومبر ۱۹۵۶ء کو اخبارات میں یہ خبر شائع ہوئی کہ حکومتِ مغربی پاکستان نے  
حضرت مولانا عطاء اللہ شاہ بخاری پر دائر کردہ تمام مقدمات، اپس لے لیے ہیں اور  
اس کے ساتھ ہی دوسری پابندیاں بھی اٹھائی ہیں۔

اس خبر کو ٹپھ کر امیر شریعت کو حکومت کے خلاف سخت خصہ آیا اور برہم ہو کر  
اخبارات کو حسب ذیل بیان دیا۔

”حکومت نے صرف یہ مرے مقدمات اور میری پابندیاں اٹھا کر میری  
سخت توہین کی ہے۔ حکومت کے اس اقدام سے مجھے بڑا صدمہ پہنچا ہے۔  
میری پوری زندگی میں ایسی کوئی مشال نہیں ملتی کہ حکومت نے مجھے جل پھیج

### مقدمات کی ولپی

دیا ہوا دریس سے ساختی جیل سے باہر رہیں یا میرے ساختی تو جیل کی تنگ تاریک کوٹھڑیوں میں محبوس ہوں اور میں اکیلا جیل سے رہا ہو جاؤ یہ بات میری جماعت کی تاریخ اور روایات کے خلاف ہے کہ حکومت صرف میرے مقدمات والیں لے لے اور مجھ پر عائیڈ کردہ پابندیاں اٹھائے لیکن میرے تمام ساختی طرح طرح کے مقدمات میں جگڑے ہیں۔

یہ کیا نذاق ہے کہ جن تقاریر کی بنلو پر ہم سب پر پابندیاں عائیڈ کی گئیں اور مقدمات واڑ کیے گئے، انہی تقاریر کی بناء پر جماعت کے رفقاء تو پستور محتوب رہیں اور صرف مجھے آزاد کر دیا جائے، حکومت کے اس اقدام سے میری جس قدر بے عرقی ہوئی ہے اتنی بے عرقی کبھی نہیں ہوئی۔ اس سے پڑھ کر مستم فراقی اور کیا ہو سکتی ہے کہ غاینوں کے مقدمے میں ہم سب لیک ہی جو ممکن کی پاداش میں مانحوڑ تھے۔ اس کا عنوان تھا، مسکارہ نام میدعطا اللہ شاہ بخاری دینگو۔ لیکن افسوس کی بات یہ ہے کہ اس مقدمہ سے صرف مجھے خارج کر دیا گیا اور میرے باقی ساختیوں کو مجلا جدرا کر کے ان کے خلاف مقدمات واڑ کر دیے گئے ہیں۔

ایک مقدمہ کو مختلف مقدمات میں تبدیل کرنے میں ارباب حکومت کی نیت کا سچنی امنازہ لکایا جاسکتا ہے

**مولانا اطفاء علیخاں** ۲۔ نومبر ۱۹۵۶ء کی یہ خبر جب اخبارات میں آئی کہ مولانا اطفاء علی خاں وفات پا گئے ہیں تو امیر شریعت کے دل پر

ایک چوٹ اور پڑی، کچھ دیر خاموش رہ کر فرمایا:

”تاریخ ماضی کی ایک اور دیوار گر گئی“

خلافت تحریک کے دنوں میں امیر شریعت صرف ”زمیندار“ اخبار ہی پڑھا کرتے

تھے، اور اسی سے متاثر ہو کر وہ سیاسی میدان میں آئے۔ اس تعلق سے امیر شریعت  
کے دل میں مولانا ناظر علی خاں کے لیے بے پناہ احترام تھا، پھر دونوں ایک ہی ڈگر  
پر چلنے لگے۔ جیل خاونوں کی اکثر راتیں مشترک گزریں۔ اسی محبت اور تعلق کی بنیاد پر ۱۹۳۶ء  
کو جب قادیاں میں احرار کا نقش منعقد کرنے کا فیصلہ ہوا، تو امیر شریعت نے اس کی صدارت  
کے لیے مولانا ناظر علی خاں کا نام پیش کیا۔ لیکن مولانا جلیل الرحمن کی رائے تھی کہ اس  
کی صدارت امیر شریعت کریں، اس پر خاصی سکون رہی۔ آخر مولانا جلیل الرحمن نے لدھیانہ  
سے امیر شریعت کے نام پیغام بھیجا کہ:

”میرا حکم ہے کہ قادیاں کا نقش کی صدارت آپ کریں، بس!  
اس حکم پر سر شدید خم کر دیا گیا۔ تاریخ کا یہی وہ موڑ ہے، جہاں مولانا ناظر علی خاں  
 مجلس احوار سے ملحدہ ہو گئے، آگے چل کر دونوں رینجہ سر راہ ملتے تو رہے، لیکن یہ ملاقات  
صرف زبان اور لگا ہوں کی ہوتی۔ دونوں کے دل روشنے رہے۔ ۱۹۵۲ء میں جب  
امیر شریعت تحریک ختم بوت کے سلسلے میں کلاحی جانے سے پیشہ لا ہو رہیں آخری تقریب  
کرنے والی دروازے آئے تو مولانا ناظر علی خاں کو بھی وہاں لایا گیا۔ ان دونوں مولانا ناظر علی  
خاں کی صحت جواب دے چکی تھی۔ دونوں ماہتوں میں رعشہ طاری تھا۔ دونوں رہنگا۔  
آنے سامنے آئے تو دونوں کی آنکھوں میں آنسو تیر رہے تھے۔

ایک ہی راستے کے دو سافر، ایک ہی منزل کے دورانی، جب انہیں واقعات  
نے ایک دوسرے سے بیگانہ کر دیا، تو دونوں اپنی اپنی تاریخ بنا فی میں مصروف ہو گئے۔  
برس ہا برس کے بعد جب دونوں ایک دوسرے سے ملے تو تاریخ نئے مکمل ہو چکی تھی جو زخم  
نے دونوں کے آنسو تاریخ کے دامن میں گردی دینے کے لیے محفوظ کر لیے۔

مولانا ناظر علی خاں کی موت کی خبر سن کر امیر شریعت نے دل برداشتہ ہو کر کہا:  
”کچھ دوست زندگی میں ساتھ چھوڑ گئے اور کچھ کو موت چاٹا گئی۔ اب میں

تھمارہ گیا ہوں اُنھیں اب میری باری کب آتی ہے۔"

امیر شریعت نے فقرے اس انداز سے کہے کہ احباب کی اُنھیں بھی نہناک ہو گئیں۔

یہ سال بھی گزر گیا، اور اس کے واقعات بھی۔ امیر شریعت کی عمر سال کے اختتام تک پہنچا سال ہو چکی تھی۔ اس دوران کے واقعات تابیرخ کی سلسلہ دار رنجیر نہتے جا رہے تھے، اور اس رنجیر کی ایک ایک کڑی دیانتدار مورخ کے مستقبل کا ایسا سراہی بھی، جس کے ضمائر ہو جانے پر تابیرخ کے دھور سے رہ جانے کا ڈر ہے۔

**حضرت لاہوری کافتوہ مودودی** مودودی جماعت کی اکثر تحریریں آئین اسلام سے انحراف کرتی ہیں۔ اسی طرح کی ایک تحریر "خطیات مودودی" میں وجہ

ہے، جس سے توہین کعبہ کا پہلو نکلتا ہے۔ جب مولانا احمد علی صاحب لاہوری نے اس تحریر کا محاسبہ کیا، تو اس جماعت کے کارکن بے قابو ہو کر جواب کی تلاش میں مصروف ہو گئے۔ اتفاق سے امنی دونوں حضرت امیر شریعت کا اردو اور فارسی کلام کا مجموعہ "سواطح الالمام" شائع ہوا تھا۔ اس میں ایک شرخ تھا۔

ذکافت کعبہ تا کافت کاچی

مراسر کفر د کفر دون کفر

اس شرکی آمد کا پس منظر ۱۹۵۱ء کا ہ زمانہ ہے، جب پاکستان کی صوبائی اور مکتبی حکومتیں کے درمیان کھینچتا نی اور چیقش کا سلسلہ چاری تھا۔ حضرت امیر شریعت نے اس غیر ایمنی ہاتھا پائی کا ذرا احباب کی محفل میں کرتے ہوئے کہا:

"تم ایک پاکستان کو رہتے ہو، باقی سماں ممالک کا کیا حال ہے اس ب کے سب ایک دوسرے سے بدتر ہیں۔ کون ہی جگہ ہے اجہا ملعون انگریز نے اپنا کام نہیں کیا۔ اس نے مسلمانوں کو تباہ کر کے رکھ دیا ہے، اور آج تو گئیں بھی یا امر کیہ ہے یا برطانیہ بہ حال لوگتیت ہے، اسلام دہاں بھی نہیں

اور میں تو بلا خوف کرتا ہوں کہ جس سے کراچی تک ہر جگہ قانون کفری مسلط ہے  
کہلاتے تو سب مسلمان میں مگر کہیں انگریز کے ٹوڈی، اور کہیں نمک حلامان محمد  
(صلی اللہ علیہ وسلم) میں کہ جس محسن انسانیت کی جو تیوں کے صدقے میں ان  
عیاشوں کو حکومتیں میں، عین وقت پر اسی کو فراموش کر دیتے اور بھرا پشے

محضوص جمال آئینہ انداز سے مندرجہ بالا شحر پڑھا۔

اور اس شحر کو خاینوں کے ایک نوزاںیدہ دکیل جس کا مودودی جماعت سے تعلق  
تحا، اپنے لیدر کی تحریر کے جواب میں لکھ کر ہولانا احمد علی صاحب کی خدمت میں بحث دیا کر  
مودودی پر تو اپ نے اعتراض کر دیا۔ مگر اس شحر کے متعلق آپ کی کیا رائے ہے؟ خباثت  
یہ کی کہ یہ نہیں بتایا کہ یہ شحر کس کا ہے۔

اس تحریر کے جواب میں حضرت لاہوری نے فرمایا کہ "یہ بھی کوئی مودودی کا چھوٹا بھائی  
ہے اور گمراہ ہے" حضرت لاہوری کا یہ جواب اور اپنا سوال دونوں روزنامہ "کوہستان"  
لاہور میں شائع کر دیے۔

ایمیر شریعت نے جب یہ سارا کچھ پڑھا تو اسی وقت حضرت لاہوری کو حسب ذیل خط لکھا  
"مکرمی و محترمی حضرت مولانا احمد علی صاحب زیدہ مددہ!  
السلام حلیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ"

روزنامہ "کوہستان" لاہور میں میں نے دو خط پڑھے ہیں ایک میں میرے  
کسی شحر پر اعتراض ہے اور دوسرا سے میں آپ کا فتویٰ میرے دہم میں  
بھی ذم کا یہ پاؤ نہیں تھا۔ چونکہ آپ فرماتے ہیں کہ شحر سے ذم کا پہلو نکلتا  
ہے، آپ کے ارشاد کے بعد میں اس شحر کی کوئی تاویل کرنا نہیں چاہتا،  
اور استغفار اللہ پڑھتا ہوں، آپ بھی میرے حق میں دعا کریں "اللہ تعالیٰ  
مجھے معاف کر سے۔"

ہاں! ایک عرض ہے کہ آپ نے اپنے خط میں مجھے مودودی کا چھوٹا  
بھائی قرار دیا ہے۔ مولانا! آپ مجھے تقریباً تیس چالیس سال سے جانتے  
ہیں۔ آپ نے کبھی مجھ کو جھوٹ بولتے دیکھا یا شاید جہاں تک اپنے متعلق  
مجھے خود یاد پڑتا ہے، جھوٹ بولنے کیلئے کسی کو کہنا مجھ سے کبھی نہیں ہوا۔ آپ  
نے مجھے مودودی صاحب کا چھوٹا بھائی کیسے کہہ دیا۔

چھوٹے بھائی کا لفظ آپ والپس لے لیجئے۔ شریں نے قلمزن کر دیا۔

محتاج و حعا۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری

ملتان - ۵ جمادی الثانی ۱۴۲۷ھ

اس کے جواب میں حضرت لاہوری نے امیر شریعت کو حسب ذیل خط لکھا۔  
”محمد رحمی و مکرمی!

حامی حق و ماجی باطل امام المجاہدین حضرت مولانا سید  
عطاء اللہ شاہ صاحب زیدۃ برکاتہم!  
السلام علیکم و رحمۃ اللہ۔ کئی دن سے والا نامہ کے شرف سے مشرفت  
ہو چکا تھا۔ بے حد عدم الفرحت ہونے کے باعث اسال جواب میں  
تناخیر ہوتی۔ آپ کی حق پرستی کی آپ کو مبارک باد دیتا ہوں، اک آپ نے اس  
شکر کو مفہوم توہین بیت المرام ہو سکتا تھا، امیری گزنس پلے اپنے دیوان  
قلمزن کر دیا ہے۔

آپ جیسی بلند پایا رہ شہر آفاق اور قبول عوام و خواص شخصیت کا انشے  
ایک موپور شعر کو قلمزن کرنے سے ایں حق کے دلوں میں آپ کی عزت  
نسبتاً زیادہ تھی کئی ہے۔ آپ نے اپنے خط میں دوسری چیز یہ تحریر فرمائی  
ہے کہ میں نے آپ کو مودودی کا چھوٹا بھائی قرار دیا ہے۔ اس شعر سے

قلح نظر کے اصلیت یہ ہے کہ آپ کے پاؤں مبارک میں جو جوتا ہے۔  
میرے دل میں اس کی اتنی عزت ہے کہ مودودی صاحب کے وجود کی بھی  
اتقی نہیں ہے، پونکہ مودودی صاحب نے پارے سے تمام اسلام کی توہین کی  
ہے، جن میں مضرین، مجددین، صوفیا نے کرام، صحابہ کرام حتیٰ کہ رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی نہیں چھوڑا۔ اس لیے مجھے اس سے بے حد فرط  
ہے۔ خدا سے اس کمرائی کے گھٹے سے نکالے۔

میں نے آپ کے متعلق جس عقیدت کا انعام کیا ہے اور حقیقت پر  
مبینی ہے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو تادری سلامت رکھے اور بدستور سابق حق و صفات  
کا جھنڈا آپ کے ہاتھیں رہے، اور آپ کی جماعت آپ کے جھنڈے کے  
سامنے میں ہمیشہ کامیاب و با مراد رہتے۔ آمین یا الہ العالمین  
احمد خاں۔ امیر الجمیں خدام الدین ملا جبور

۱۹۔ جنوری ۱۹۵۶ء

**پولیس کی نگرانی** | بیماری کے باعث امیر شریعت اس قابل نہیں رہے تھے کہ پہلے کی طرح سفر کرتے۔ نقاشت نے ہر طرح کی سرگرمیوں سے معاف و کر دیا تھا۔ البتہ وہ دوستوں کے اصرار پر بھی کنجماں مقامی جیسوں میں آبیخت تھے تھے۔ چنانچہ اسی طرح کے ایک اجتیاع میں جو تحفظ نظم بیویت کے تحت ہوا، تشریف لاتے۔ پاؤں میں رو رخ گام طوپا کرنا جلسہ گاہ میں پہنچ گئے محدثت بھی کی، اور چند منٹ تقریبی، اس میں کہا:  
”عزیزو! اپنے میرے بیوی وہ جان نہیں رہی کہ تمہیں لکھنؤں بھائے کھلوں  
اپ تو چرائی سحر ہوں، اس ٹھٹھاتے ہوئے دیلے کی توہین چنگھڑیاں بیٹھ کر  
اگر تمہیں زندگی کا کوئی نشان مل سکتا ہے تو اسے تلاش کرو۔  
اس جانت میں بھی پولیس میرا سمجھا تھیں چھوٹی۔ دون رات پھر دل کی طرف

میری نگرانی کرتی رہتی ہے۔ مگر سی آئی، ڈی کاربوج کی طرف کوئی دھیان نہیں  
حالاً کہ دہلی سے یہ بھرپور آرہی ہیں کہ مرزا محمود نے اپنا نسرا یہ ہندوستان منتقل  
کرنا شروع کر دیا ہے۔ کیا یہی اچھا ہو کہ مرزا محمود کی خواہش کے مطابق اسے  
ہندوستان ہی پیچھے دیا جائے، تاکہ پاکستان کی سالمیت کو کوئی گزندہ پہنچے۔  
جب یہودیوں کو ہجمن سے نکالا گیا اور عربوں کو بے خانماں کر کے میغدیں  
کو فلسطین میں آباد کیا جانے لگا تو ہم دیوانوں کی جماعت نے اس وقت  
ہندوستان اور دیگر ممالک اسلامیہ کے مسلمانوں کو خبردار کیا تھا کہ تمہیں دہلی آباد  
ہونے سے روکا جائے۔ ہماری یہ آواز ایک غلام ملک کی جماعت کی آواز  
تھی اور انگلیزی منظام کا تختہ مشق جماعت کی پکارتھی، جو نہ اس نے سنی اور  
ٹھہری کسی دوسرے مسلمان نے، نتیجے میں اب دہلی اسرائیلی حکومت قائم ہے  
اور وہی یہودی مشرقِ وسطیٰ کے بیسے سلطان کا پھوڑا ثابت ہو رہے ہیں۔

اسی طرح آج پھر برلا کتنا ہوں کر ریوہ کی نہر لو۔ ریوہ کا وجود پاکستان میں  
اسرائیل سے زیادہ خطرناک ہے۔ تمہیں میری نگرانی تو کرنی آتی ہے، لیکن یہو  
میں مرزا محمود کی اپنی عدالتیں اور اپنا نظام حکومت ہے، یہ تمہیں کیوں دکھانی  
نہیں دیتا؟ میرا وجود جو صرف ٹھیوں کا دھا پخڑہ گیا ہے، یہ تمہاری نظر میں  
کھلتا ہے اور ریوہ یو پاکستان میں ایک ریاست کی حیثیت اختیار کرتا  
جاتا ہے، تمہیں دکھانی ہی نہیں دیتا۔ حکومت در مملکت کا وجود آخر کیوں  
برداشت کیا جاتا ہے۔ ستمہاری خفاقت ایک دن جس سے متاثر پیدا کر سکے گی۔

**صحیح النسب** | لا ہو میں علاج سے یا بوس ہو کر ملن ان والی سی پر حکیم حنفی اللہ غلط  
الرشید حکیم عطا ابواللہ خاں کے زیر علاج رہتے۔ حکیم حنفی اللہ  
قرآن کریم اور دوسرے دینی علوم سے قادر نہیں۔ سمجھ کے قریب ہونے کی وجہ سے

بھی ان سے قرابت زیادہ رہی۔ شب و روز انہی کے ہاں ملچھیک رہتی۔

حکیم خنیفت، اللہ کا لکنا ہے کہ شاہ جی کی بیماری اس قدر بڑھ کر پھر کمی کر اس کے لیے قیمتی دواوں کی ضرورت تھی، جس کا میں مستحق نہیں تھا۔ شاہ جی سے اس کے پیسے نامگذاری ہوتے بھی عارج حسوس ہوتی۔ اسی پریشانی میں تھا کہ ایک رات خواب میں حضورِ رسول کا نام  
صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت ہوتی۔ میں نے دیکھا کہ حضور کے ایک جانب شاہ جی ہیں اور دوسری طرف ایک پر تحریر پوش عورت بیٹھی ہے۔ صبح کی نماز سے فارغ ہو کر اس خواب کی تعبیر تلاش کرنے لگا۔ مجھے اس فتن پر ملکہ ہے۔

پریشانی اس پر تھی کہ خاتم الانبیاء کے دربار میں عورت کون ہو سکتی ہے؟ آخوندگی سے پتہ چلا کہ بر قبضہ پوش عورت شاہ جی کی پیوی ملتی۔

اس پر میں نے اندازہ لکھا کہ ایک تو شاہ جی کا خاندان (میاں یوسی) عالی نسب تبتہ ہیں۔ دوسری یہ کہ مجھے علاج کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اس کے بعد میں نے بلا جھگک شاہ جی کا علاج کیا اور قیمتی سے قیمتی دوائیاں استعمال کرائیں۔

بھاروں میں رہ کر زندگی گزارنے والا انسان جب خزان کے پیٹھے میں آتا ہے، تو ہر موسم کا نشیب و فراز اس کے جسم کی حرارت کو اکساتا ہے، مگر اور گرد کے کانٹے اس کی باری شیخی کو لکر کر کر دیتے ہیں۔

حضرت ابیر شریعت اپنے سچے جن را ہوں کو چھوڑ کر آتے تھے، ان کے ایک ایک موڑ پر آرزوں کے بہزادہ ترموم ان کے ساتھ تھے، لیکن جس موڑ پر وہ آج کھڑے ہیں وہاں تمناؤں کے جنائزے اُنھیں نظر آرہے تھے۔ یا یوں اور نامزادیوں نے انہیں اس بانارکی بیکار جس سے بنادیا تھا، جس کا اقرار وہ خود اپنے معالج کے سامنے کرتے ہیں۔

”حکیم صاحب! میں فالج اور ذیا بیطیس کا مریض نہیں ہوں۔ اصل وجہ

یہ ہے کہ میری مخفیں ابڑگئی ہیں۔ دیکھنے شاد حظیم آواری کیا کہ گئے ہیں۔ د

کامنٹوں میں گھرا ہوا ہے چاروں طرف سے پھول  
پھر بھی کھلا ہی پڑتا ہے کیا خوش مزاج ہے؟

مغلی حالات، حکمران طبقہ سے مایوسی، دوستوں کی بے وقاری، بیماری اور بڑھا، ان  
تمام کے پیش نظر اپر شریعت نے اپنی انجمن اپنے گھر سجائی تھی، اور حسب ذیل تحریریں اس  
محفل میں نمایاں نظر آتی تھیں۔

۱، حدیث رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
اذا وَسَدَ الْأَهْدُرُ إِلَى عَيْنِ أَهْلِهِ فَانْتَظِرِ الشَّاعْةَ

رجب حکومت نما اہل لوگوں کے سپرد ہوتا تو تیامت کا انتظار کرے۔ (رواہ البخاری)

۲، پیر وارث شاہ کے چند اشعار (بچجابی)

۱۔ مبکھا کھنڈتے کھیر دا ہو یار اکھا رنڈا گھلیا ساک کرائے نوں

۲۔ اوہ ماں زہر دے سے داسٹے مدا آندا سکوں یا سی زہر دھاونے نوں

۳۔ ہتھیں اپنی زہر سیڑیوں نہیں ٹھچھا پوڑ چیڑ کرائے نوں

۴۔ سر ہوں ڈھک مکوڑیاں کوں لکھی دانے کھڑاں پاسکا دئے نوں

۵۔ گل کھڑ کھریاں دا جحمدار ہو یا اٹھ چلیا یانع لگاؤ نے نوں

۶۔ بیڑی کا خدوںی بالدر ملائح غیا اہناں گھلیدا پورنگھاونے نوں

۷۔ راکھا مال دادھاڑوی رکھیوں نے پور سدیا کھوچ لگاؤ نے نوں

۸۔ راکھا جوان دے ڈھیر والدھا ہو یا اہناں گھلیدا ہوف لکھا دئے کوں

(ترجمہ) ۱۔ مجھو کھے آدمی کو چینی اور کھیر کی رکھوالي دے دی، اور جس کی اپنی بیوی  
فوت ہو چکی تھی اس کو رشتہ نالہ کرنے کے لیے بھیجا گیا۔

۲۔ جسے زہر کے علاج کے لیے لائے تھے وہ خود نہ پر ثابت ہوا، کو یا یہ کامنٹوں  
نہ اپنے ہاتھ سے کیا۔

۱۔ اپنے گھر کی بربادی کے لیے انتظام آپ کیا۔

۲۔ کیڑے کھوڑوں کے پاس مرسوں کا ڈھیر کھدیا اور مرغیوں کے سامنے دانے خٹک کرنے کے لیے ڈال دیئے۔

۳۔ گینڈھی کو خربوزوں پر نگہبان کر دیا اور اونٹ کو کہا کہ تو بانع لگاتے جا۔

۴۔ کاغذ کی پتیری بنا کر بند کو ملاح بنایا اور انہ سے سے کہا کہ تم جاؤ اسے کنارے

پر چھوڑو۔

۵۔ خزانے کی نگہداری کے لیے چور کو تقریر کیا اور چوری سے کہا کہ تم چور کی تلاش نہ

۶۔ دھان کے ڈھیر پر گدھے کو رکھوا لا کر دیا اور نابینے کو خط لکھو نے بھجا۔

۷۔ دارث شاہ نے یہ بات خدا جانتے اپنے دور کے حاکموں سے کہی ہو یا نہ، لیکن

امیر شریعت نے دارث شاہ کے اشخاص سے اپنے دور کے حاکموں پر ایسی بھتی کی کہ امیر شریعت

کی ذات کی داد دیے بغیر نہیں رہا جا سکتا۔ انہوں نے دارث شاہ کے اشخاص کو کہیے وقت

پر استعمال کیا ؟ مگر پاکستان کے حکمران ہوتیوں میں ڈال بانٹ رہے تھے، اور اپنے قتلہ

کی کریبوں کے لیے وحن عزیز کو رسوا کر رہے تھے۔

جب کوئی دوست گھر اک پاکستان کے موجودہ حالات پوچھتا تو امیر شریعت ان ہر یوں کی طرف اشارہ کر کے فرماتے۔ بھائی! یہ پڑھو۔ — بس یہی کچھ ہو رہا ہے۔

شیعیتی فضاد | م قید سے آزاد ہوتا ہے جب کوئی حکوم اگر

پھر سلاادیتی ہے اس کو حکمران کی ساحری

۱۹۵۳ء کی تحریک ختم بُوت کے بعد برصغیر اقتدار لوگ اتحادیین المسلمين کو پریشان کرنے کی تجویزیں کرنے لگے۔

شیعہ، اہل سنت والجماعت، اہل حدیث، بریلوی یا دیوبندی کا باہم مل بیٹھا پاکستان کی زندگی میں پہلا فاقہ ہے۔ ۱۹۵۳ء میں یہ تمام فرقے پیغمبر اسلام کی آبرو کے لیے سیسے

پلائی ہوئی دیوار بن گئے، اور یہ امیر شریعت کے خلوص کی زندہ مثال بنتی کر انہوں نے آگ اور پانی کو ایک جگہ جھج کر دیا تھا۔ لیکن حکومت کے پسے مستقبل کے لیے یہ اتحاد سوندھ نہیں تھا۔

چنانچہ اگست، ۱۹۵۱ء کو مخربی پاکستان کے اکثر شہروں میں شیعہ سنی فساد ہوتے ان دنوں مرکزی حکومت پر بجزل سکندر مرزا جو عقیدہ شیعہ تھے، اور مخربی پاکستان میں ڈاکٹر خاں صاحب وزیر اعلیٰ تھے جو سکندر مرزا کے سیاسی مرید تھے، انہوں نے سکندر مرزا کی شوشنودھی کے لیے مخربی پاکستان کے تمام ڈپٹی کمشنروں کو ہدایت بھیجی کہ شیعہ فرقہ کو مذہبی آزادی ہے، وہ جہاں مناسب سمجھیں محروم کے لائنس حاصل کر سکتے ہیں۔ اس حکمت میں کامکشافت لاہور کے شیعہ رہنمای قصر مصطفیٰ ایڈروکیٹ نے پسے بیان میں کیا جو ۱۵ ستمبر، ۱۹۵۱ء کے اخبارات میں شائع ہوا۔

اس فساد سے امیر شریعت اس تدریج متأثر ہوئے کہ اس کا اندازہ حسب ذیل تدریج سے ہوتا ہے جو انہوں نے ۲۰ اگست، ۱۹۵۱ء کو ملتان کے قریب ایک ابتدی (کنٹارگان) میں کی۔

”لماک کے مختلف حصوں میں شیعہ سنی فساد کی اطلاع نے مجھے پہنچ دکھ مینجا یا ہے۔ مسلمانوں نے معمولی باتوں پر اپنے مجاہدوں کا خون بہادیا اور میری چالیس برس کی اتحاد و اتفاق کی کوششوں کو برپا کر دیا۔ شیعہ سنی تنازعات کی اصل بڑی ہے کہ حضرت علی رضی (اللہ تعالیٰ عنہ) چو تھے خلیفہ کیوں ہوتے؟ پہلے خلیفہ کیوں نہ بنا سئے گئے۔ شیعہ سنی تنازعات! تحریک وغیرہ کی رسوم ان کے آئمہ یا سلف کا عمل یا قول نہیں ہے۔ یہ ایک بہرہ ہے، جیسے کہ سنی مسلمانوں میں کئی ایک رسیں ایسچ ہو چکی ہیں میں کہ سے یہاں بیٹھا ہوں، لیکن آپ نے مجھے پہلے تقریر کا موقع

کیوں نہیں دیا گیا یہ میری بے عزتی نہیں؟ مجھ سے پہلے مولانا عبد الاستار نے تقریر کی، اورہ الفارسی ہیں۔ ہمارے ناطق اعلیٰ اراکین ہیں، اور میں اپل سعیت کا فرد ہوں، سیدا اور ہاشمی ہوں۔ مجھ سے قبل ان لوگوں کو وقت دیا گیا ہے جو مہندوؤں سے سلحان پینے، کیا یہ آل رسول کی تو ہیں نہیں؟ — مجھ پر اس وقت سکوت طاری تھا، آپ نے سامیں سے جواب طلب کیا۔ مجھ کے اس سکوت کو، اور اپنے سوا لوں، کا خود ہی جواب دینے سے سچھا رہا۔ میں تقریر کرنا میری بے عزتی نہیں۔ مولانا عبد الاستار تقریر کر رہے تھے۔ میں نے کہا، اگر آپ کو تکلیف نہ ہو تو میں تقریر پر شروع کروں، تو مولانا عبد الاستار نے کہا۔ اگر آپ پہلے تقریر کر دیں گے تو آپ کے بعد ہیں کون پوچھے گا۔ (ایم بر شرعیت نے مجھ سے سوال کیا، کیا یہ عزت ہے یا بے عزتی؟ بعد میں آنابے عزتی کی دلیل نہیں۔

معراج کی رات تمام انبیاء کرام علیہم السلام کا حضرت بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی امامت میں نماز ادا کرنا بھی میرے دعوے کی دلیل ہے، "ان انبیاء کرام میں سے حضرت رسول کریم کی عزت ہے (سمازوالله)، یا آپ کی بے عزتی۔ مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ اس حضرت صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے آخری بنی ہیں، اور آپ کے بعد کوئی بنی نہیں آئے گا۔ اس نسبت سے چاہیے تو یہ تھا کہ جس طرح نبوت کا خاتمہ خاندان ہاشم پر ہوا، خلافت کا خاتمہ بھی ہاشمی خاندان پر ہوا۔

اپل صفت والجھا علت کا عقیدہ ہے کہ سید انبیاء پر نبوت ختم ہوئی اور حضرت علیؑ پر خلافت۔ حضرت رسول کریم نبوت کے خاتم ہوئے اور حضرت علیؑ خلافت کے خاتم۔ اس کے بعد سلطنت اور یادشاہیت شروع

ہو گئی۔ پادشاہ اپنے بھی ہوتے ہیں اور ہر سے بھی۔

یہ اور بات ہے، میں پونکدار لاڈ علی ہوں، اس لیے خاہش کروں گا کیر سے اب اکو پہلی خلافت ملتی یا اُس وقت میں ہوتا تو خود اپنے لیے خلافت کی تواہش کرتا، جیسے سر سید سے کسی نے پوچھا تھا کہ اس وقت اگر آپ ہوتے تو کیا کرتے؟ تو سر سید نے جواب دیا کہ میں خود خلافت حاصل کرنے کی کوشش کرتا، میکن مصلیات یہ ہے کہ خاتم خلافت کا اعزاز حضرت علیؓ کو ملنا تھا۔

اگر سب مسلمان اس حقیقت سے پرتفق ہو جائیں تو انخلاف کیا رہ جاتا ہے۔ یہ آخریہ اور جلوسِ تعمیلی باتیں ہیں، یہ کوئی دین نہیں، مسلمانوں کو معمولی باتوں پر توجہ نہ دینی چاہیے لیکن افسوس کہ میں تعمیلی باتیں بخوبی صورت اختیار کر رہی ہیں اور اب نوبت خون خراستے تک پہنچ گئی ہے آنحضرت آپ نے سکراتے ہوئے فرمایا۔

اہم خصوصیاتی مصلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی بیوٹ نہیں، حضرت علیؓ کے بعد کوئی خلافت نہیں اور اس جلسے میں میری تقریر کے بعد کوئی تقریر نہیں ہے۔

**ڈاک پرنسپر | ۲۶۔ جون ۱۹۵۷ء کو صوبائی گورنر نے کمیل لاء ایڈ میجنیٹ ایکٹ**

۱۹۰۸ء کے تحت مجلس اسوار کو خلافت قانون قرار دے دیا۔ اس کے کچھ دنوں بعد حکومت مغربی پاکستان نے حضرت امیر پر شریعت کی ذاتی ڈاک پرنسپر بٹھا دیا یعنی ان کے ٹیلیفون بھی سنچانے لگے۔ حکومت کی اس حرکت پر مغربی پاکستان اسمبلی کے عجیب سیشن میں ۲۴۔ ستمبر، ۱۹۵۷ء کو مسلم لیگ پارٹی کے نمائندے سردار بہادر خاں نے نکلنے اتنا حقاق

(CRIMINAL LAW AND MANAGEMENT ACT) مجریہ

پیش کرتے ہوئے حکومت سے سوال کیا، جس کے جواب میں وزیر اعلیٰ سردار عبدالرشید نے قائد حزب اختلاف کو یقین دلایا کہ حکومت سید عطاء اللہ شاہ بخاری اور وہ سرے سیاسی کارکنوں پر سے اس قسم کی پابندیاں جلد دور کر دے گی۔

بیماری کے باوجود کبھی کچھار حلقة احباب کے اصرار پر ضلع مدنان کے تبلیغی اجتماعات میں شرکت کرتے، لیکن معالج کے اصرار پر مسلسل بھی منقطع کر دیا گیا۔ جسم ناتوان ہو چکا تھا۔ سفر کرتے بھی تو بادلِ خواستہ۔ مگر ۱۹۵۸ء کے شروع میں مکمل اجتناب کیا۔ ابتدئے سے کریم حنفی اللہ کا مطلب مقامی یا گھر کی پار دیواری۔ نظر کی کمزوری اور جسم کی نعماہت کے باعث راستے میں کئی سهارے لیٹنے پڑتے۔

**مجلس احرار کا احیا** | ۱۹۴۹ء میں سیاسیات سے لاطلاقی کے بعد امیر شریعت نے اپنے کارکنوں سے کہہ دیا تھا کہ تم میں سے ہر کوئی ملکی معاملات میں

وہی لیتا چاہے تو مسلم لیگ میں شامل ہو جائے ماس اعلان کے بعد احرار کارکنوں نے مسلم لیگ میں شامل ہونا شروع کر دیا۔ لیکن یعنی رہنماؤں نے اپنے غیر مخصوص ارادوں کے پیش نظر احرار کے خلوص کو شبہ نظر سے دیکھا اعلان کے بیہے اپنے تمام دردرازے بند کر دیے۔ ماس عدم تعاون کا نتیجہ یہ چاکر احرار رہنماؤں اپنے فیصلے پر ازسرخ غور کرنے پر مجبور ہوتے۔ انہی دنوں شیخ حامد الدین اور ماestro ایڈین عاصی لیگ سے الگ ہو کر اپنے پرانے گھر میں واپسی کے لیے سوچ رہے تھے کہ ماگست ۱۹۵۸ء کو صوبائی وزیریہ نواب منظفر علی قربیاں نے مجلس احرار پر تمام پابندیاں اٹھائیں کا اعلان کر دیا۔

**صدر سکندر مرزا کی خواہش** | اس سے پیش ۱۹۵۸ء میں کو صدر پاکستان پر ہر جزیل سکندر مرزا مدنان آئے تو انہوں نے حضرت امیر شریعت سے ملاقات

کی خواہش کی۔ اس ملاقات کے متمم شیخہ رہنما منظفر علی شمشی تھے۔ جب امیر شریعت کو اس کی اطلاع ہوئی کہ گیلانیوں کی دعوت کے موقع پر صدر مملکت مجھ سے مذاچا ہے، میں اور

اس کے لیے شمسی صاحب امیر شریعت کو لینے آئے تو امیر شریعت نے اپنے مقصود  
انداز میں فرمایا۔

شمسی! تم میر سے عذر ہے ہو امیں تمہارا حکم نہیں ڈال سکتا، لیکن یہ سوچ لو  
کہ تم دونوں کی پوزیشن کو خطرے میں ڈال رہے ہو۔

سکندر مرزا ہاک کے صدر ہیں۔ اگر وہ فقیر کے جھونپڑے میں آئیں  
تو یہاں کی حیثیت کے خلاف ہے، اور اگر میں انہیں ملنے جاؤں تو اپنی  
عمر بھر کی کمائی برپا د کر بیٹھوں گا۔ لہذا یہی بہتر ہے کہ میری طرف سے  
محذرت کرو۔

ابھی اس پر بحث ہو رہی تھی کہ لاہور میں ڈاکٹر خاں صاحب پر قاتلانہ حملہ کی طلاق  
پہنچ گئی اور اس طرح سے یہ کمائی ادھوری رہ گئی۔

**مجلس احرا کا اجلاس** | مجلس احرا پر سے پابندیاں ختم ہوتے ہی ۲۵ ستمبر ۱۹۵۸ء کو  
امیر شریعت کے دولت کو پر احرا در کنگ کمیٹی کا اجلاس  
ہوا اماکہ جاہعت پھر سے سیاست میں دخل انداز ہو سکے۔ اس موقع پر امیر شریعت  
نے احرا رہنماؤں سے فرمایا۔

”وستوا آپ سب کو یہ حق ہے کہ جس طرح چاہیں اپنے لیے فصیل  
کر لیں۔ لیکن اپنی بیماری اور ملک کے موجودہ حالات کے پیش نظر ہیں  
نے، ۱۹۴۷ء میں جو فصیلہ کیا تھا، اب بھی میں اسی پر قائم ہوں۔ میراجی  
نہیں چاہتا کہ پھر سے ان بھیڑوں میں الجھوں۔ لیکن میں آپ حضرات  
کو نہیں روکت۔ میری دعائیں بہر حال آپ کے ساتھ ہیں۔ مگر میری ایک  
ہی خواہش ہے کہ حضور کی بنوت پر اس وقت جوڑا کر ٹر رہا ہے، آپ  
اس کا خیال رکھیں۔ بس! میری یہی ارزو ہے۔ باقی آپ پنے معاملات

میں آزاد ہیں۔"

**فوچی انقلاب** ایسا سی جماعت ہو یا مدد ہی، اگر اس کے کارکنوں میں خلوص اور ایت  
اور محنت کا چند بہ نہیں۔ تو وہ جماعت نہیں ایک بعیطہ ہے۔

۱۹۴۳ء میں جو لوگ مسلم لیگ پر تاپیٹ ہوتے ہوئے، ان میں اکثریت ایسے لوگوں  
کی تھی، جن کے ہاں خلوص اور دیانت کا فقدان تھا، ورنہ مسلم لیگ بلا شرکت غیرے  
پاکستان پر پچاس سال تک حکمران رہ سکتی تھی۔

توڑا، چھینا جھیٹی اور حکومت میں مکملوں کی بندراپاٹ نے اس جماعت کے  
کارکنوں کو اس بڑی طرح الجھایا کہ فوزِ زینہ مملکت کا سانس اکھڑنے لگا۔ مخفی پاکستان  
میں نواب افخیار حسین آفت مددوٹ اور میاں ممتاز دولت دی کی بجائے اقتدار سے پڑھ کر  
مشرقی پاکستان کے موبوی فضل الحق اور حسین شہید سرور دینی کی گلہکش نے پاکستان کو یہے  
موڑ پر لاکھڑا کیا کہ ملک کی خارج پالیسی بھی باز کچھ اطفال بن کر رہ گئی۔ حکومت کے اندر فدائی  
کی اپنی کرسیوں کی حفاظت میں جماعتی دفاداریاں روز بروز مشکوک و دھکائی دیئے گئیں۔  
اندریں حالات قریب تھا کہ پاکستان اپنے ایک مسلمان ہمسایہ ملک کی مدد ہی کا لوٹی بن  
چاہنا کہ، ۲۰ اور ۲۵ اکتوبر ۱۹۴۸ء کی دریافتی رات کو سیجرہ جزل سکندر مرزا کو حکومت سے  
الگ کر دیا گیا اور ان کی بجائے ایک ملک کے تمام اختیارات بجزل محمد ایوب خاں نے سنبھال  
یہے۔ اس فوچی انقلاب سے متعلق حضرت ایمپریشن لیگ سے جب ان کے احباب نے  
سوال کیا تو بر جستہ فرمایا۔

«بُلْلُ نے آشیانہ چمن سے اٹھایا

اپنی بلا سے بُوم رہے یا ہما بلستے»

باتی۔ گیارہ سال پیشتر سے جس طرح چوتیوں میں وال بٹ رہی تھی اس کا

نیچجہ میں ہونا تھا۔

ڈعا کر دیے فوجی انقلاب پاکستان کے لیے بہتر ہو۔"

**اجاپ کی محفیلیں** انسان بھی ایک کھلونا ہے، جب تک اس پر زنگ و رونگ کی جلوہ آرائیاں رہتی ہیں، ہر ہاتھ اس کی خیرداری کے لیے بڑھتا اور ہر انکھ اس پر اٹھتی ہے۔ لیکن جیسے ہی اس کا لمحہ اترتا ہے، پھر نہ کوئی انکھ اٹھتی ہے اور نہ کوئی خریلہ آتا ہے۔

امیر شریعت جب تو انہا تھے ازمانے کی ہوا تین ان سے انھیلیاں کرتیں، ابھاریں ان کے قدم لیتیں۔ ان کی آواز کے زیر دبم سے حکومتوں کے عروج وزوال والستہ رہتے ہیں لیکن جب بڑھا پے نے آیا، تو پھر گلی کے موڑ بھی سارا تر دیتے تھے۔ اپنے نیمارداری کو آتے مگر رسمًا۔ آہ ازمانہ کس قدر بے وفا ہے، ان دونوں صرف کھر میں محفیلیں جھیتیں یا شام کے وقت حکیم صاحب کے ہاں اسی طرح کی ایک مغل میں فرمایا۔

"میری دوستی اور دشمنی صرف ایک ہی دفعہ ہوتی ہے داس پر ایک شر بڑھا،

ہ دل نیست کبوتر کہ پرو باز نیشنہ

از گوشہ با فے کہ پریدیم پریدیم

ما بخیر شما پر سلامت!"

میں اسے کنارہ کشی سمجھیں یا دشمنی۔ میری طرف سے صرف اتنا ہوتا ہے۔ الحمد للہ کہ میں نے آج تک نہ کسی سے متعلق پرسوچا ہے اور نہیں جبرا کیا ہے۔ ہاں انگریز اور مرزائی کے متعلق جہاں تکس بس چلا ہوا سوچا اور کیا مجھی۔"

اس پر مولانا یسین نے کہا "یہ تو پھر صندھ ہے۔"

امیر شریعت نے فرمایا،

"جاہل اضد نہیں یہ ایمان ہے۔ حدیث میں کیا پڑھا ہے، اکہ مون

ایک سوراخ سے دو فخر ڈنگ نہیں کھاتا۔“  
انہی دنوں موز نامہ ”امروزہ (متن)“ کے نامزدگار نے امیر شریعت سے ملاقات  
کی ماں نے اپنے تاثرات یوں بیان کیے۔

”ڈیڑھ برس پہلے کی بات ہے، مجھ سے امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ  
بنجھا رہی پر ایک مصور فچر تیار کرنے کو کہا گیا۔ میں فوٹو گرافر کو لے کر محفلِ بیتی  
شیرخاں پہنچا۔ شاہ جی کا پتہ معلوم کیا۔ مسجد کے عقب میں ایک کچا سامکان  
جس کے باہر بیٹر بکس لگا ہوا تھا۔ گلی کی طرف کھلتے والے کمرہ میں شاہ جی  
موجود تھے، وہ ان دنوں بیمار تھے۔ بغیر عافیت پوچھ چکا، تو پناہ عابیان کیا  
شاہ جی ٹھال گئے، کہا کہ ”اب نہ کی گئی“ کے آخری سانس گن رہا ہوں، اب تو  
ازم کرنے دو۔ اخبار کے کالم بھرنے کے لیے میرے اپنی کے بھینے  
اوھیرتے ہو۔ چند لمحے خاموش رہے، اپھر کہا، ”ایک بات پوچھوں؟“ میں  
نے کہا، ”ضرور ارشاد فرمائیے“ کہتے لگے۔ یہ جو حلی ہے اس کا یاد شناہ شیخ  
پلی ہو گا۔ دن دنوں چلی کی تباہی کے متعلق اخبارات میں خبریں آرہی  
تھیں، میں نے محسوس کی کہ شاہ جی مجھے دھرا دھر کی یا توں میں ٹھال رہے  
ہیں۔ اس پر میں نے انہیں پھر اپنے ڈھب کی بات کہہ دی، ”شاہ جی!  
آپ کب سے اس کرائے کے مکان میں رہ رہے ہیں؟“ فرمائے لگے  
”۱۸۷۳ واعیں یہاں آگیا تھا، اب تک میں پڑا ہوں۔“ آپ نے کوئی  
مکان آلات نہیں کرایا؛ آپ کا کلیم (Kalem) تو ہے۔ ”جواب میں فرمایا۔  
”آپ مکان کی الامتحنث کی بات کرتے ہیں، جانتے قبر کے لیے چند گزین  
ملے گی یا نہیں؟“ ایک دفعہ ایک مرکزی وزیر صاحب مجھ سے ملنے متن  
تشربیف لائے، مہنگوں نے بھی فرمایا کہ اگر میں انہیں کوں تو وہ مجھے مکان

الاٹ کر دیں گے اور ساتھ ہی یہ ارشاد بھی فرمائے گئے کہ فلاں تاریخ کو فلاں صاحب متنان سے گزر رہے ہیں، ان سے مل لینا۔ میں نے پوچھا تپھر شاہ بھی! آپ نے ان سے ملاقات کی؟ کہا، "نہیں بابو میرے پاس کالی اچکن اور قراقلی ٹوپی نہیں تھی"۔

"شاہ بھی! آپ کو ذیا بیٹیں کی شکایت کب سے ہے؟ جواب دیا۔" یہ مرض سکھ جیل میں میرے ساتھ آگئا تھا۔ بھی تک شکست نجھا رہا ہے۔" "ان دونوں جب کہ آپ اس قدر بیمار ہیں، اور پیداک لائف سے بھی ریٹائر ہو چکے ہیں، کبھی دیرینہ رفقاء سے کوئی ملتے آیا؟" جواب میں مسکراتے اور کہا۔ بیٹا! جب تک یہ کہتا رہتا (ذیا) بھونکتی تھی، سارا صیرہ مند و پاک ارادت مند تھا۔ اس نے مجنون کنا چھوڑ دیا ہے تو کسی کو پتہ ہی نہیں رہا کہ میں کہاں ہوں۔ اس دیرینہ میں سے ایک آدم کو چھوڑ باقی میرے ہاں آہی جاتے ہیں۔" سچھلے دونوں ایسٹ آباد سے ایک دوست ملتے آئے۔ انہوں نے ایسٹ آباد جانے پر اصرار کیا، میں نے انہکار کر دیا میں نے کہا۔ "شاہ بھی! آپ ان کے ہاں چلے جاتے ایسٹ آباد صحت افراد مقام ہے۔ متنان کی گرمی میں آپ کیوں نظر پر رہے ہیں؟" جواب دیا۔" بیٹا! اب عمر کی اس سطح پر آگیا ہوں کہ دیکھنا چاہتا ہوں کہ تکتے لوگ میرے ہاں آتے ہیں، ساری گھر لوگوں کی حماں میں گذاری ماب میزبان بن کر بھی دیکھنا چاہتا ہوں؟"۔

میں نے دیکھا کہ شاہ بھی اب کھلنے لگے ہیں۔ پھاپچہ کا غذہ پسل سنجھاں لی آتا کہ یادداشت کے لیے کچھ لکھ لوں۔ شاہ بھی نے میری تیاری دیکھی تو انہوں نے بات روک لی۔ میں نے ایک اور سوال کر دیا۔ جواب میں کہا۔ "آخبار والوں سے ڈرگتا ہے۔ آپ لوگ اکثر واقعات مسخر کر دیتے ہیں۔"

پھر غلط بیان دوسرے سے منسوب کر دیتے ہیں۔ اس صفحن میں مولانا عبدالمحیمد سالکت مرحوم کا ایک واقعہ بھی سنایا۔ یعنی ایک دوسرے سالکت مرحوم نے یو۔ پی کے ایک جلسے کی تقریر میرے نام سے منسوب کر کے اپنے اخبار ”القلاب“ میں چھاپ دی۔ حالانکہ میں نے یو۔ پی میں کوئی ایسی تقریر نہیں کی تھی۔ جب ان سے اس غلط تقریر کی شکایت کی تو انہوں نے خاطر خواہ جواب نہ دیا۔ اس پر میں نے ۲۵ سال تک سالکت صاحب سے بات نہیں کی۔

ایک دن صوفی تبلیغ مجھے پطرس بخاری کے ہاں دعوت پر لے گئے پطرس نے مجھے مدعو کیا تھا۔ اس دعوت میں سالکت بھی شرکیت تھے اور اب ہم دونوں کی صلح کرانی گئی۔ سالکت نے میری بیٹھ پر ہاتھ مار کر کہا۔ آپ نے میرے پھیس پرستیاہ کر کے رکھ دیئے ہیں۔ ”  
یہ واقعہ بیان کرتے ہوئے شاہ جی کے پھر سے پر نغم کی پرچھائیاں چلی گئیں۔ ایک لمبی سانس لی پھر کہا۔ ”سب یا رکھنے بھپڑتے جاتے ہیں ایک دن میں بھی ان میں جاملوں گا۔“

پطرس بخاری کے مکان پر ہم چاروں ساتھی ماضی کے فنا نے دہرا رہے تھے۔ نماز کا وقت ہو گی تو میں نے پطرس سے کہا۔ آپ سید ہیں۔ قرآن پاک آپ کے گھر میں اتراء، آپ بھی نماز پڑھیں تو کتنی بڑی بات ہے۔ پطرس نے سن کر سالکت مرحوم کو آفاندی ”سالکت بالظہوا شاہ جی ہمیں زبردستی حبّت میں لے جائیں گے۔“

شاہ جی نے سالکت مرحوم کا ایک اور واقعہ سنایا اس فرمانے لگے ”میں حاجی مولا بخش سمرد کے مکان پر تھا نمازِ مغرب کے بعد درود میں

مصروف تھا کہ سالکت اور مجید لاہوری دہان پہنچ گئے۔ سالکت نے مجھے  
وظیفہ پڑھتے دیکھ کر یہ شعر پڑھا۔ ۵

بر زبانِ تسبیح وَرَدِلْ گاؤ خر

ایں چینِ تسبیح کہ دارِ اثر

جب درود سے فارغ ہوا تو کماتے میں یقیناً تم دونوں کے خیال میں نہیں تھا۔  
شاہ جی بیٹھے بیٹھے تحکم گئے۔ یوں بھی دن کے گیارہ بج چکے  
تھے، اٹھے اور یہ شعر پڑھا۔

چڑافیِ صحیحیں یاد آ رہی ہیں

چرا غوں کا دھوان دیکھا نہ جاتے

اور پھر اندر چلے گئے۔ اس ملاقات کے بعد مجھے شاہ جی سے باتیں کرنے  
کا چسکا پڑ گیا۔ اب میں تقریباً ہفتہ میں ایک آدھ بار ضرور شاہ جی سے ملنے  
ان کی خدمت میں حاضر ہوتا۔ ہر ملاقات میں شاہ جی سے میں نے اخبار  
کے روپوں کی حیثیت سے سوال پوچھے۔ دو چار ملاقاتوں کے بعد میں نے  
ایک مختصر فیچر لکھا۔ جب وہ شائع ہوا، تو کچھ مخالفوں نے اسے مسخ  
کر کے اپنے اخبار میں نقل کیا۔ اس فیچر میں راقم نے اپنے ان جذبات کا  
اظہار کیا تھا۔

جس بجا پر اور خطیبِ اعظم نے ملک کی آزادی کے لیے اتنی لمبی  
عمر انگریزوں کے خلاف جنگ لڑی، اور ساتھ ساتھ دین کی خدمت بھی کی  
وہ کرانے کے مکان میں رہ رہا ہے۔ حکومت اور سوسائٹی نے ان کی  
خدمات کی قدر نہیں کی۔ شاہ جی ناراض ہو گئے۔ بہ کمیٹ اُن کی ناراضگی عارضی  
محتی۔ ایک دن فرانے لگے۔ بیٹا! میں اپنوں سے ناراض ہوتا ہوں،

تمہاری نیت پر شک نہیں کرتا، تم نے تو میرے حق میں اچھا نہیں کیا۔“ میں نے دیکھا کہ شاہجی نے مجھے محاف کرو یا تو ماقاتوں کا سدلہ پھر شروع کر دیا۔ چنانچہ ایک دن خود ہی فرمائے گے۔

”ایک دفعہ دہلی جیل میں مولانا ابوالکلام آزاد، ڈاکٹر اصفہ علی، ڈاکٹر انصاری اور میں اکٹھے ہو گئے۔ مولانا آزاد چانتے کے بڑے رسائی تھے۔ ایک صبح بڑے اہتمام سے چانتے تیار کر کے مجھے پلاٹی۔ میں چانتے پی چکا، تو مولانا نے دا طلب نظر وں سے پوچھا۔ ”شاہجی چانتے کیسے بنی؟“ میں نے کہا ”حضرت ایک کمی رہ گئی۔“ مولانا ایسے بھنا تھے جیسے دماغ پر بھلی گئی ہو تو پوچھا۔“ وہ کیا میرے بھائی ہے؟“ میں نے کہا۔“ اس میں دو پتی زعفران کی بھی ہوئی چاہیے تھی۔“ اس میرے بھائی! آپ تو اضافے کی بات کرتے ہیں۔ اچھا میرے بھائی! اکل آپ کو زعفران پلاوں کا۔“ چنانچہ دوسرے روز مولانا نے جیل کے ایک ملازم کو پانچ روپے دے کر زعفران منگوایا اور مجھے زعفران پلاٹی۔

ایک دفعہ مولانا حبیب الرحمن کے ہمراہ مولانا آزاد سے ملنے گیا۔ استفادہ کے لیے چند آیات تفسیر کے لیے پیش کیں۔ مولانا نے اپنے نہاد میں ان کی تفسیر بیان کی۔ ہم بہت متاثر ہوتے تو میں نے کہا۔“ مولانا اخدا آپ کو مہبت عمر نصیب کرے۔“ مولانا نے کہا۔“ نہیں میرے بھائی! تھوڑی ہو مگر قرینے کی ہو۔“

ایک دفعہ میں میر بڑھ کے جلسے میں تقریر کر رہا تھا۔ پر شوتم داس طنڈن صدر سماںگز بھی جلسے میں موجود تھے۔ انہوں نے کہا۔“ شاہجی! تلادت قرآن پاک کریں تاکہ آتا کو سکون ہو۔“ پھر میں نے اس جلسے میں سارے آٹھ گھنٹے تقریر

کی صبح قریب آگئی تو یہ شتر ڈپہ کو شیخ سے اترایا۔  
 شب و صال مہبت کم ہے آسمان سے کو  
 کر جوڑ دے کوئی ٹکڑا شب جُدائی کا  
 ایک دفعہ میں نے لاہور نوجی دروازہ کے باہر تقریر کرتے ہوئے کہ  
 "میں حکومت سے کتنا ہوں کروہ مغلی اور بیکاری کے منے کو حل کرنے  
 جو حکومتیں اس مشکل کو حل نہیں کرتیں، یہ مستبدان حکومتوں کو حل کر دیا کرتا  
 ہے۔" اس تقریر میں یہ بھی کہا کہ "استبداد کی چکی کا دستہ گورے کے ہاتھ میں ہو  
 یا کالے کے ہاتھ میں ہچکی دہی رہتی ہے، اور میں اس چکی کو توڑ دینا  
 چاہتا ہوں" ۔

۱۹۳۱ء میں میں نے مسندِ میراث پر ملک بھر میں تقریر میں کہیں ہج کا  
 ردِ عمل یہ ہوا کہ آریہ سماج و چھروالی شاہ خالم لاہور میں ہندوؤں کے ایک  
 اجتماع میں کماری و دیاونتی نے ٹکڑے سے پوکر و راشت کا مطالیہ کر دیا۔ ڈی ۴  
 دسمبر کے پر سپل چھیل داس جلسے کے صدر تھے پکماری و دیاونتی نے کہا  
 "اگر آپ اپنی بیٹیوں اور بینوں کو و راشت میں حصہ نہیں دیں گے تو ہم  
 مسلمان ہو جائیں گی۔"

اس پر صدرِ جلسہ نے کہا تھا مارے یہے مشکل ہے کیونکہ ہم دوڑ جا کر  
 شادیاں کرتے ہیں۔ لہذا جائیداد منتقل نہیں سکتی" اس پر کماری و دیاونتی نے  
 کہا۔ آپ چکر گوشہ کو بیاہ کر دوڑ بھیج دیتے ہیں، میکن زین کے ٹکڑے نہیں  
 منتقل کر سکتے" ۔

میری ان تقریروں سے ہندوؤں میں کافی ویکھبلی رہی ۶۹۳۱-۳۲ء  
 میں تحریک کشیر کے ذوب میں میں نے جس موثر انداز میں ریاستی عوام کے

یہ کام کیا، اس سے متاثر ہو گول میز کانفرنس لندن میں وزیر ہند نے کہا تھا کہ ہندوستان میں ایک الی سحر بیان شخصیت موجود ہے جو بیک وقت دو حکومتوں کے نظام کو محظل کر کے رکھ دیتی ہے۔“  
بیٹا زندگی کے کتنے واقعات ہیں جو تمہیں مناؤں۔ تم جب آجاتے ہو کتابِ زندگی کا ایک ایک درق سامنے آ جاتا ہے۔ اب اتنی بہت بھی نہیں کہ ان اور اُراق کو انٹلوں۔

لندن آنے کی دعوت | ضابطہ حیات کی طرح اصولِ آدمی بھی ایک آئین ہے۔ جسے انسان احساس کے ساتھ یہیں ڈھانتا ہے، اگر یہ سانپہ

ٹوٹ جاتے تو آدمیت دانع دار ہو جاتی ہے۔

۱۹۵۸ء کے آخر میں انٹرنیشنل تبلیغی مشن لندن کے سیکریٹری رائٹر شیر علی نے حضرت امیر شریعت اور حضرت مولانا لاہوری کو لندن آنے کی دعوت دی، اور اس کے لیے تمام امکانی سو لیکن بھم پہنچانے کا وعدہ کیا، یہاں تک کہ خود انہم کے افراد بھی لندن سے دونوں حضرات کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ لیکن حضرت امیر شریعت نے ان حضرات کی درخواست کے جواب میں فرمایا:

”بھائی! اول تو میں اپنی صحت کے پیش نظر اس خفر کے قابل نہیں ہوں۔ اگر ہوتا بھی تو جس رانگریز نے ڈیڑھ سورس میرے ہاک کو خلام رکھا، اس کا خون پوسا، اور جاتی وغیرہ نکنے دسا کا ایسا ختم چھوڑ گیا کہ صیخیر پاک وہند کے انسانوں کے مابین کبھی امن قائم ہوئی نہیں سکتا۔

دوسرامیں نے اپنی زندگی کے قریباً چالیس یوں ان کی مخالفت کی ہے اس بنا پر میرا خمیر اس ہاک میں جانے کی اجازت نہیں دیتا۔  
اس پر ان لوگوں نے جب مزید اصرار کیا تو فرمایا:

”مجانی! میں اصول کا آدمی ہوں، اور اسی اصول پر زندگی کے  
چالیس برس گزارے ہیں۔“

حضرت لاہوری کو جب امیر شریعت کی اس راستے اور فحیلے کا علم ہوا تو انہوں نے  
بھی اسی قسم کا جواب دیا۔

اراضی کی پشکش | ملتان کے ڈپٹی کمشنر مسٹر مختار مسعود نے اپنے ایک قری دست  
کی وساطت سے امیر شریعت سے ملنے کی خواہش کی تھی۔ اس کے  
امیر شریعت سے بھی گھر سے مراسم تھے اس بھروسے پر تعلق شخص نے ڈپٹی کمشنر سے وعدہ  
کر لیا کہ وہ امیر شریعت کو کسی دن ان کے پاس لے آئے گا۔ چنانچہ اس نے امیر شریعت سے  
ڈپٹی کمشنر کی خواہش کا اظہار کیا تو فرمایا کہ کسی دن نہیں گے۔ آخر اوارکا دن مقرر ہوا امیر شریعت  
حسپ وحدہ ڈپٹی کمشنر کی کوٹھی پہنچے۔ مسٹر مختار مسعود بڑے غوش ہونے اور امیر شریعت کی  
آمد پر اپنے کمرے کو خاص انداز سے آراستکیا۔ امیر شریعت جیسے ہی کار سے اترے ڈپٹی کمشنر  
پذیرانی کے لیے آگے بڑھے۔ کمرے میں بستیتے ہی پہرا قاتم کے مشروبات سامنے لائے  
لگئے، ایک امیر شریعت نے فرمایا:

”مجانی! امیر سے یہ تو سادہ اور بھتھنا پانی مٹکلو دو اپڑی صربانی ہو گی۔“

ڈپٹی کمشنر نے باصرہ کہا۔ ”یہ سارا کچھ بھی تو سادہ ہے۔“ اس پر امیر شریعت نے کہا:  
”اس سادگی پر مجھے خالب کا یہ شحر یاد آگیا۔“

اس سادگی پر کون نہ مر جائے اسے خدا!

رُطتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں

میر مشروبات سے سجا رکھی ہے، ساغر دینا کا ساسمان پاندھ کیا ہے اور

ابھی یہ سارا کچھ سادہ ہے، سمجھاں اللہ۔“

کچھ دیر ادھر ادھر بتیں کرنے کے بعد فرمایا:

”آپ کا حکم نامہ لاتو سوچا، چلو اسی بہانے اپنا ایک کام ہی کرتا آؤں۔“  
اس فقرے سے ڈپٹی مکشنر کو گمان ہوا کہ شاہ جی کوئی ذاتی بات کرنے لگے ہیں جناب  
بڑی بے تابی سے ڈپٹی مکشنر نے کہا، فرمائیے۔“

امیر شریعت نے چند کاغذات نکال کر ان کے سامنے رکھے اور کہا:

”سارے سخنی پاکستان میں تحفظ ختم بتوت کے دفاتر حکومت نے  
دگزار کر دیے ہیں، لیکن مذاق کا دفتر ہنوز سربراہ ہے، اگر آپ یہ ذفر کھونے  
کی اجازت دے دیں تو میں منون ہوں گا۔“

اس کے جواب میں ڈی اسی نے کہا، ”شاہ جی! یہ کام تو صوبائی حکومت کی پالیسی  
سے تعلق رکھتا ہے۔ البتہ یہرے بس میں تو یہ ہے کہ میں آپ کو چھ سات مرلے ارضی  
دے سکتا ہوں، اور اس میں ٹیوب دیل کا انتظام بھی کر سکت ہوں۔“  
اس پر امیر شریعت مسکرائے، اور فرمایا:

”فختار صاحب! میں اپنی ذات کے لیے حاضر نہیں ہوا۔ باقی رہے  
آپ کے مرلے اور اس کی پیش کش تو اس کے لیے شکریہ!“

یہ کہا اور وہاں سے چلے آئے — یہ اگست ۱۹۵۹ء کی بات ہے۔

**دعاۓ صحّت کے لیے** | ۱۹۶۰ء میں امیر شریعت کے معالج حکیم حنیف اللہ نے  
حج بیت اللہ کا ارادہ کیا، اور اس کے لیے درخواست

دی امیر شریعت کو جب اس کا علم ہوا تو حکیم صاحب سے کہا،

”جب آپ حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ اطہر پر  
حاضر ہوں تو میر سلام عرض کریں اور میری صحّت کے لیے دعا کی درخواست  
کریں۔“

حکیم حنیف اللہ اس پر خاموش رہے، لیکن امیر شریعت نے انہی دنوں ان کے

والد حکیم عطاء اللہ خاں سے اس بات کا ذکر کیا، تو بڑے حکیم صاحب نے کہا:  
”شاہ جی! گذشتہ دنوں میں نے آپ کی یہ درخواست خاتم الانبیا کی بحث  
میں پیش کرنی ہے۔“

امیر شریعت: (تجھت سے) ”وہ کیسے؟“

حکیم صاحب: ”مجھے پچھلے دنوں حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت نصیب  
ہوئی ہے۔ میں نے دیکھا کہ سرور کائنات کے گرد ایک حلقوم بیٹھا ہے  
میں بھی اس میں شامل ہوں۔ میں نے حضور کی خدمت میں عرض کیا۔  
”سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی صحبت کے لیے دعا فرمائیں۔“ مگر حضور نے  
دعا کے لیے ہاتھ نہیں اٹھائے بلکہ ایک کافر کی طرف اشارہ کیا،  
جس پر لفظ ”صحبت لکھا تھا“

امیر شریعت یہ سن کر سہمت خوش ہوئے اور حکیم حنفیت اللہ سے ہم کر کہا۔

”آپ نے تویری درخواست حضور کی خدمت میں لے جانے کی  
حامی نہیں بھری تھی، مگر بڑے حکیم صاحب نے یہ کام کر بھی دیا۔“  
یہ کہہ کر تمام واقعہ بیان کر دیا۔

والد صاحب کا خواب سن کر حکیم حنفیت اللہ نے اس کا ذکر کا پتے استاد حضرت  
مولانا جمال الدین سے کیا، جس سے انہوں نے حدیث اور فقہ پڑھی تھی۔ انہوں نے فرمایا۔  
”اس خواب کی یہ تعبیر نہیں جو شاہ جی سمجھے ہیں، بلکہ یہ ہے کہ شاہ جی کو روحانی صحبت ہو گئی یعنی  
ان کے وصال کا وقت قریب آگیا ہے۔ لیکن مصلحتہ امیر شریعت کو یہ تعبیر نہیں بتائی گئی تھی۔  
شروع شاعری ۱۹۱۳ء سے ۱۹۱۹ء تک امیر شریعت امرتسار میں زیر تعلیم رہے۔ انہیں  
دنقول طبیعت میں شروع شاعری کا فوق بھی اُبھرا، اور اس کے لیے مولوی  
مہدویں جن کا شخص غریب تھا، کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنے ذوق کی تکمیل کرتے ہے۔“

اور اپنا تخلص "نیکم" تجویز کیا۔ کبھی کچار مولوی محمد دین غریب انہیں کوئی مضر عدم دے دیتے کہ اس پر گہر لگاؤ، چنانچہ ایک دفعہ مضر عدم طرح دیا کہ: ع  
وہ آنکھوں میں موجود اور چشم جیسے اس پر اپر شرائع نے یوں گہر لگائی ہے

وہ آنکھوں میں موجود اور چشم جیسے ادھر ڈھونڈتی ہے ادھر ڈھونڈتی ہے۔  
اس گہر پر مولوی محمد دین غریب بہت خوش ہوئے۔

غمروں کے ساتھ ساتھ جب کبھی طبیعت موزوں پاتے فارسی اور اردو میں شعر کہتے۔ پھانچخان کے اردو اور فارسی کلام کا مجموعہ ۱۹۵۵ء میں "سو اطح الامام" کے نام سے شائع ہوا۔

گرفتی ہوئی دلوار کی طرح ایسے شرائع کی صحت کو ٹھے سہارے دیے جاتے رہے، لیکن پھول اپنی بہاریں نہ لائے کر چکا تھا۔ اب گھر میں محفلیں قائم ہوتیں اجاتے صبح و شام جمع رہتے، ادا و اداء شاعری کا دربار لگتا سان مخلوں میں جو لوگ شریک ہوئے ان میں فیض احمد فیض، صوفی قیسم، علامہ طیف افروز گوردا پوری، مولانا عبدالرشید نیتم و جوان خارات میں علامہ طاولت کے نام سے معروف تھے، عبدالمحیمد عتم اور سانگھر صدیقی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

اس دورانِ سیکم صاحب نے ایک دن سوال کیا۔ شاہ حی ایسا لگتا ہے جیسے آپ قوم سے یا یوس ہو چکے ہیں۔ جواب میں ایک سرد آہ کے ساتھ فرمایا، "آپ طبیب ہو کر ایسا سوال کرتے ہیں۔ میں آپ سے پوچھتا ہوں سکرات کا عالم طاری ہو جائے تو آپ مرضی کی زندگی سے یا یوس نہیں ہو جائیں گے؛ لیس ایسی حال قوم کا ہے، اس سے یا یوس نہ ہو جائے۔

تو اور کیا ہے

اگر کوئی ان دنوں گھر اک پوچھتا ہے شاہ جی! کسی طبیعت ہے؟ تو جواب میں اکثر یہ  
دو شرط پڑتے ہے

نہ جانے لوگ کیوں سنتے ہیں میرے چاک دماں پر  
جنوں میں جیسا ہوتا چاہیے ویسا گیا ہے

یا

بے دلی ہائے تمنا، کہ نہ عبرت ہے نہ ذوق  
بے کسی ہائے تمنا، کہ نہ دنیا ہے نہ دین!

**ایک نامہ نگار سے!** | روز نامہ "کوستھان" (مدنان)، کانامز نگار انی حالات میں  
ملاقات کے لیے حاضر ہوا، اور اس نے والپی چھپنیل

تباہرات ۸ ستمبر ۱۹۴۰ء کے "کوستھان" میں اس طرح بیان کیے:

"میں شاہ جی کو ملنے ان کے مکان پر پہنچا، تو وہ کسی کام سے باہر  
گلی میں کھڑے تھے۔ علیک سیک ہونی اندھم بیٹھک میں جائیشے

امنوں نے چار پانی کا سہارا لے کر زمین پر دھرتا نالیا اور میں بھی ان  
کی تقدید میں اسی طرح بیٹھ گیا۔ بیٹھک میں ایک چار پانی، ایک الماری  
اور چند کتابیں بھری ٹھی میں۔ میں نے شاہ جی سے ان کی صحت  
کے بارے میں پوچھا، تو کہتے لگے کہ ذیابیطس کے ساتھ فائج کی دلکشی

زور پکڑ رہی ہے۔ ذیابیطس کی شکایت پہلے بھی تھی، لیکن ۱۹۵۲ء  
میں جیل گیا تو بیماری زور پکڑ گئی۔ ۱۹۵۶ء سے آج تک اس چار پانی

پر ٹھاہو ہوں۔ پھر کہتے لگے آج آپ کا اخبار پڑھ رہا تھا۔ ایک بھرپور  
اگر روس نے امریکہ کے کسی حلیف ملک پر راکٹ چینکا تو روس پر

راکٹوں کی بارش کر دی جائے گی ٹارے ان کم سختوں سے کوئی پوچھے کہ تم موت کا علاج کر رہے ہو ا زندگی کا علاج کر دن خالب شاہ جی کی سب سے بڑی کمزوری ہے اس کا بیرونی تھا۔

ہاں کھانیوں مت فریب ہستی

ہر چند کمیں ہے کہ نہیں ہے

اس کے بعد سر کپڑ کر بیٹھے رہے۔ میں نے بات کرنا چاہی تو کہتے لگے، وفا کرد قبر کے لیے زینں نفیب ہو جائے اور ہنے کے لیے گھر تو نہیں ملا۔ متعدد بار قرعہ ندازی میں حصر لیا لیکن قرعہ نہیں نکلا۔ ۱۹۲۸ء سے اسی کرایے کے مکان میں رہ رہا ہوں۔ ہندوستان میں دو مکان چھوڑ سے تھے۔ پہاں اُنکے کچھ بھی نہیں ملا، اور تھہی میں نے کوشش کی ہے۔ کلیم منظور ہو گیا ہے۔ قرضہ اندازی میں کچھ مل نہیں۔ اب نقد معاوضہ کی آس لگائے بیٹھا ہوں شاید مل جائے۔

ایک زمانہ تھا کہ شاہ صاحب کے گرد ہر وقت عقیدت نہدوں کا ہجوم رہتا تھا، اب نہ در بیان ختم ہو گیا تو سب احباب دور ہو گئے ہیں۔ اب صرف وہ دیہاتی ملنے آتے ہیں جو ان کے مرید ہیں اور ان سے گھری عقیدت رکھتے ہیں۔ کچھ احباب ساون کے بارلوں کی طرح چھٹ گئے اور کچھ اللہ کو پیارے ہو گئے جو باقی رہ گئے وہ زمانے کے تقاضوں کے ساتھ ہو گئے۔ اب شاہ جی اور بڑا پے کا یار ان رہ گیا وہ بھی نہ جانتے کب طور پر جاتے ॥

**قالج کا دوسرا بڑا حملہ** | ۲۔ جنوری ۱۹۲۱ء کو قالج کا دوسرا بڑا حملہ ہوا تو اس سے رہی سی صحیت بھی بر باد ہو گئی۔ پیشتر کبھی کھوار اگر معانیج کے طبق تک چلے بھی جاتے تھے تو اس محلے نے وہ مہلت بھی چھین لی۔ اب تو گھر کی چار دواری

کے سوا کوئی ممکانہ نہ تھا، مصالح خود ملین کے ہاں آتے۔ ان دنوں ایم پریسٹ  
نے حکیم عطاء اللہ خاں سے کہا:

”آپ کے زیرِ علاج اس یہے نہیں ہوں کہ آپ بڑے قابل حکم ہیں،  
 بلکہ اس یہے ہوں کہ آپ بہت نیک آدمی ہیں۔ شاید آپ کی نیکی کی وجہ  
میرے گناہوں کا کفارہ ہو جائے۔“

ایسا لگتا ہے کہ ایم پریسٹ اس حملے کے بعد اپنی روحاں نیت سے محروم کر چکے  
تھے کہ آخری وقت آن پہنچا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ پسندے ہر تیاردار سے کچھ عجیب سی گفتگو  
کرتے۔ مولانا لیں نے ایک دفعہ کہا۔ ”شاہ بھی کی بیماری کے دنوں میں بھی چہرے کی سرخی  
نہیں گئی، بلکی سی مسکراہٹ سے فرمایا۔“

”یہ مُرخی تو میرے مرنے کے بعد بھی رہے گی۔ یہ ہمارے خاندان کی  
ریت ہے کہ مرنے کے بعد بھی عارض کی مُرخی نہیں جاتی۔“

**فان الحکم کا آخری حملہ** | ۱۹۶۱ء کو فالج کا تیسرا شریدہ ہملا ہوا، جس کا اثر زبان اور گلے  
پر پڑا۔ اس حملے نے تمام احباب کو پریشان کر دیا۔ کششہروں میں  
تو ایم پریسٹ کی موت کی خبر بھی مشورہ ہو گئی۔ اخبارات کے دفاتر سے ٹیلیفون اور برقی  
پیغامات کے ذریعے اس خبر کی تحقیق اور دریافت ہوتے لگی۔ لیکن چند گھنٹوں کے بعد  
طبعیت نے فوراً سنجالا لیا تو احباب کو خیریت کی اطلاع دی گئی۔ لیکن اس حملے سے  
ایم پریسٹ کی زبان گفتگو سے حاری ہو گئی؛ گلابند ہو چکا تھا، بڑی مشکل سے آوار سمجھ  
میں آتی تھی، وہ بھی کان منہ سے لگانے پر۔ امنی دنوں لاپور سے دوسرے احباب کے  
علاوہ شیخ حسام الدین بیمار پری کے لیے ملکان آتے تو ایم پریسٹ نے شیخ صاحب کے  
دن میں کہا:

”میری فندگی میں مجھے اللہ تعالیٰ نے بتا دیا کہ عطاء اللہ یہ زبان بھی تیری

نہیں میری ہے، میں جب چاہوں، اسے چین بھی سکتا ہوں۔“

**ماہنامہ قبصرہ کا بخاری نمبر** امیر شریعت کے اس شاید تکمیل کے باعث جہاں ان سے سیاسی اور مذہبی اختلاف رکھنے والوں

کو پریشانی ہوئی، وہاں ملک کے اخبارات نے بھی خوف لکھنے اور امیر شریعت کی قومی اور ملی خدمات کے پیش نظر حکومت پاکستان کو ان کی تیمارداری کی طرف متوجہ کیا۔ اس ضمن میں جون ۱۹۶۱ء کو ماہنامہ ”تصڑہ“ لاہور نے اپنا بخاری نمبر ”نکالا، جس میں بصریہ کے تمام اہل قلم نے امیر شریعت کو نظم و نثر کے ذریعے خراج تحسین ادا کیا، جن میں مولانا غلام رسول قمر دیوان عکھضتوں، مولانا ناصر اللہ نگار عزیز، احسان دانش، علامہ طیف انور، احمد ندیم قاسمی، فقاری محمد طیب قشم، دارالعلوم دیوبند، حافظ حلی بہادر دہمی، ان کے علاوہ اس عظیم نمبر کے لیے آندھرا پردیش (بھارت) کے گورنر لارڈ جیسین سچر کا خط بھی قابل طadem ہے:

راج بھون۔ جلد آباد، ۹ باریل ۱۹۶۱ء

پیارے شری غلام نبی صاحب جانبازی آداب عرض،

آپ کا گرامی نامہ بلا ایاد آوری کا شکریہ!

آپ نے شکوہ کیا ہے کر میں نے آپ کے خط کا جواب نہیں دیا لیکن مجھے تو آپ کا اور کوئی خط ملا ہی نہیں۔ صرف زیر جواب خط ہی مجرّم تک پہنچا ہے اور آپ شاید آپ کے خاص نمبر کے لیے میرا بیخام بجا زوقت ہو گا۔

بھاٹ تک بید عطا اللہ شاہ بخاری کا تعلق ہے اور ان چند بے خوت شخصیتوں میں سے ہیں جن کے لیے میرا دل بے پناہ احترام کے جذبات سے تصور رہا ہے۔

یہ جیساں سے پہلی بار مترافت سوا تھا تو میرا تاثر میں تھا کہ شاہجی شمح حریت کے مرفروش پردا نے اور جدوجہد آزادی کے جانباز پاہی ہیں جذبات

ذہانت اور تحریر علمی کے ساتھ ساتھ خدا نے انہیں فضاحت و بلا غت کے نمایاں جوہر سے بھی نوازا ہے۔

جب ہم ان کی تقدیر یہ نہ کرتے تھے تو ہماری دلی آنزو ہوتی کہ شاہ صاحب موتی بکھیر رہے ہیں اور ہم قلب و نظر کو ان سے منور کرتے رہیں مدد سامعین کو سخور کرنا جانتے تھے۔ کوئی نہیں کہہ سکتا تھا کہ ان کی تقدیر کب تختم ہو۔ کیونکہ نہ تو شاہ صاحب کے ہاں متتوسع مضامین کی کمی ہوتی اور نہ ان کی جسمانی تحکاوٹ ہی سلسلہ تقدیر میں حاصل ہوتی۔ شاہ جی جیسے بولوار انسان رکھے کہ ایسے نادر روزگار لوگ بار بار پیدا نہیں ہوتے۔

آپ کا مخلاص : بھیم سین پھرڑ

**نشتر، سپتال** دستِ نظرت انسان کو جیب عقل کامل سے نواز کارگاہِ عالم میں چھوڑتا ہے تو انسان سے زمین تک کی ہر شے اس کے قدموں میں ہوتی ہے، پھر کسی تو اناہ کران انسان ناتوانوں کی بے لبی کا تماشا کرتا ہے اور کبھی خود اپنے زوال کی کہانی ٹھیکوں کے موڑوں پر بیان کرتا پھر تا ہے۔ یہی قانونِ نظرت ہے۔ عروج وزوال کی اس راستان کا مصنف انسان خود ہی ہے۔

حضرت ابیر شریعت تو انہا تھے، جوانی اور صحبت ان کی بلا میں لیتی گئے کی حلات زبان کا طرزِ تکلم ہدیشان کے غلام رہے۔ جب وہ غیر ملکی سلطنت کے طلم و جور کی دھیان بکھرتے اور بیاذت کا علم لے کر پھاڑوں کو اپنے ساتھ آنے کی دعوت دیتے تو وہ پانی پانی بوکران کے ساتھ بہہ نکلتے۔ سمندروں کو واژد دیتے تو ان کی گرامیاں ابھر کر سامنے

آجاتیں رات کی سیاہی اور دن کے اجالے انہیں اپنے جلویں لے کر حلپتے، جس کی  
ہمیت سے ایوان بڑائیہ رز جایا کرتے تھے، جب اس کا کام ختم ہو گیا اور اس کے عروج  
کی پرچائیاں ڈھلنے لگیں تو فضائیں گلگنی یعنی، ۷

ڈوبتے سورج کو وقت شام دیکھ  
حسن والے حسن کا انجام دیکھ

فاجع کے اس حملے نے ملک بھر میں تشویش پیدا کر دی اور اصحاب نے فیصلہ کیا کہ امیر شریعت  
کو نشتر ہسپتال میں داخل کر دیا جائے، لیکن امیر شریعت کو جب اس فیصلہ کا پتہ چلا  
تو فرمایا۔

”آپ لوگ مجھے فاسق اور فاجروں کے ہاتھوں میں سونپ رہے ہیں۔“

وہ اس کے لیے تیار نہیں تھے، مگر اس کے باوجود ارج کے آنزوی دونوں انہیں شتر ہسپتال  
(ملتان) میں داخل کر دیا گیا۔ ڈاکٹروں نے اپنی ذمہ داریوں کو پوری طرح بھایا۔ انہی دونوں  
صدرِ مملکت فیلڈ مارشل محمد ایوب خاں نے ہسپتال کے انچارج ڈاکٹر عالمگیر کو ہدایت بھیجی کہ

”حضرت شاہ صاحب کی صحت کا جیوال کریں، اور ان کے ہلاج پر

پوری ذمہ داری سے نوجہ دیں۔ اگر پاکستان کے باہر سے بھی کسی صالح یج کی

یاد فاکی ضرورت محسوس ہو تو، فوراً درآمد کریں۔ نیز اس کا بیل میرے نام

گورنمنٹ ہاؤس بیسچ دیں۔“

امیر شریعت کے دوسرے بڑے رط کے مید عطا المحسن کے علاوہ مولانا زین احمد  
خاں دیہ مولانا گل شیر کے قربی عزیز ہیں، اور ایک رضا کار حلام محمد دیکھ بھال کے لیے  
ان دونوں ہسپتال میں رہے، ایمان ہر روز سخری پاکستان سے آنے والے تیمارداروں  
کا ہجوم رہتا۔

بیماری کے دونوں امیر شریعت اپنے دائیں ہاتھ کی انگلی ہمیشہ کھڑی رکھتے۔

بعض دوستوں نے اس کی وجہ پوچھی تو فرمایا:

”میں نے تمام عمر تو حیدر پرو عظیم کیا ہے، اور عمر کے آخری حصے میں بھی

اس تصور کو قائم رکھنا چاہتا ہوں۔“

ہسپتال میں امیر شریعت کی دیکھ بھال کے انچارج ڈاکٹر بشیر حسن نے ایک دن ایسا طیکہ لکا دیا، جس کے باعث بینیں ڈوبنے لگیں، دل بیٹھنے لگا۔ ٹرھنے ٹرھنے تکلیف اس حد تک پڑھی کہ امیر شریعت کو اپنی موت کا گمان ہونے لگا، اور انہوں نے اپنے خادم مولانا زدیں احمد خاں سے فرمایا:

”وہ اس طیکے سے میرا کام ہو چکا ہے، لہذا آپ گواہ ہیں۔— دیر کہ کہاں پ نے تین دفعہ کلمہ شہادت تین دفعہ لا بنی بعدی، اکی حدیث پڑھی، اور اس کا ترجمہ کیا، نیز فرمایا تمام دوستوں سے میرا سلام کہنا اور کہنا کہ دین کا کام بہرحال کرتے رہیں۔“

یہ تکلیف معاڑ عصر سے شروع ہو کر ساری رات رہی، لیکن ہسپتال کے انچارج کو اس واقعہ کی اطلاع رات ایک بجے دی گئی، جیسے ہی انہوں نے اکہ امیر شریعت کی حالت دیکھی کہ چہرے کی زمگنت سیاہ پر چکی ہے اور پاؤں پر دم آگیا ہے تو انہوں نے زور سے اپنے ماتھے پر ہاتھ مارا، اور غصے میں کہا جب یہ حالت تھی تو مجھے کیوں اطلاع نہ دی اس پر دنوں ڈاکٹروں کے دریان انگریزی میں کافی دیر تباخ کلامی رہی، جس کا مفہوم یہ تھا کہ امیر شریعت کو یہ حیکایت کیوں لگایا گیا؟ آخری رات آڑھائی بجے دوسرا طیکہ لکایا تو صحیح ہونے تک طبیعت بخیل کچھ دنوں بعد ڈاکٹروں نے مشورہ دیا کہ شاہ جی تھوڑی دیر کے لیے اپنے کمرے سے باہر تفریخ کیا کریں، اس پر ایسٹ پر ٹرمی مشکل سے آادہ ہوئے حالانکہ حل نہیں سکتے تھے، لیکن جیسے ہی صحن میں ٹھہنے لگے۔ گردن اونچی کریں اور چھاتی تان کر فرمایا۔

”عمر بھر دشمنوں کے سامنے سرا اونچا کر کے چلتا رہوں لیکن آج اگر

دشمنوں کو پتہ چل گیا کہ میں بیماری کے باعث کمزور ہو گیا ہوں، تو وہ نوش ہوں گے اس لیے نقاہت کے باوجود میں چھاتی تماں کر رکھتا چاہتا ہوں تاکہ دشمن سمجھے کہ بیماری بھی زندہ ہے۔“

ہسپتال میں بعض اوقات کافی دیر تک بیویو شی رہتی ہے میکن تیمارداروں اور خادموں کو تاکید ملتی، کہ مجھے نماز کا وقت اور رخ بتا دیا کریں۔“  
ذیاب طیس کی وجہ سے کثرت بول کا عارضہ تھا، مگر اس کے باوجود دفعہ کر کے نماز پڑھتے رہے یا پھر کبھی کھجارتیم کر لیتے، مگر نماز نہیں چھوڑتی۔ البتہ خادموں کی رعنیں بتانی پڑتی تھیں۔

ہسپتال میں مولانا لیں نے سوال کیا۔ شاہ جی! حضرت مولانا حسین احمد منی کی عمر اس وقت اتنی نو سے سال کے قریب ہے اور حضرت لاہوری کی عمر بھی آپ سے نیا ہے، میکن آپ بہت جلد کمزور ہو گئے ہیں۔ جواب میں فرمایا:  
«بھائی! ان لوگوں کے گھر آیا دیں اور میں اپنا گھر اچڑا ہوا دیکھ رہا ہوں، یہ صدمہ مجھے موت کے قریب کر رہا ہے۔“

اپریل کے آخری دن سنتھے کر سید سبط حسن (سابق ایمپریٹر سفہت روزہ لیل و نہار لاہور) مجھے چند احباب کے عیادت کے لیے ہسپتال آئے۔ تعارف کے بعد ایک نوجوان نے کہا: «شاہ جی! میر نام ذوالعقار حلی ہے اور میں لپترس بخاری کا بھائی ہوں۔ ایمپریٹر سے یہ نام سنتے ہی لے اختیار رونے لکے، اور اس قدر رہنے کے تمام مخلل ان کے ساتھ رہے۔ لگ پڑی سید سبط حسن کی بیوی نے اپنا تعارف کرایا تو وہ بھی ایمپریٹر لعیت کے کسی دوست کی لڑکی نکلی۔ اس پروہ بھی بے اختیار ایمپریٹر لعیت سے لپٹ کئی۔ آخر یہ محفل شحر و شاعری میں منتقل ہو گئی۔“

مارچ کے کچھ دن سے منی کا ابتدائی حصہ کذا کرا ایمپریٹر لعیت نشر ہسپتال سے

واپس مگر آگئے، لیکن بیماری سے کوئی افاق نہ ہوا۔

**دعا عے صحیت** | فخریہ سپتال سے داپسی کے بعد مک بھر میں بیوسی پھیل گئی۔ دلوں میں کئی قسم کے دسو سے بھرے۔ بر سینیر کا عظیم خلیف کروڑ دل انسانوں کے دلوں کا حکمران زندگی کے اس موڑ پر آن پہنچا، جہاں زندگی مستحار ہوتی ہے، لیکن موت سے کوئی سودا نہیں کیا جا سکتا۔ اس مقام پر پاکستان کے اخبارات نے میر فخریہ کی صحت پر عوام اور حکومت دونوں کو متوہج کیا۔ مساجد میں دعائیں مانگی گئیں۔ بھارت کے مسلمانوں نے بھی امیر شریعت کی صحت کے لیے دعائیں مانگیں۔ ان دونوں کے اخبارات کے اقتباس حسب ذیل ہیں۔

”بہر نواست خلاص دلن کے عظیم کارنامے کی انجام دہی سے عمدہ برآ ہونے والوں میں مولانا سید عطاء اللہ شاہ بخاری ایک ممتاز مقام کے حامل خطیب ہیں۔ ان کی سیاست اور ان کے کام میں غلطیوں کی رشاندہی کی جاسکتی ہے۔ اور بھرا بیمار کے سوا کون ہے جو علیطیوں سے بہرا ہو، لیکن شاہ جی کی جرأت اقربانی ایثار اور اسلام دوستی سے انکار نہ کر سکتی۔ اور ان کی سمازراز خطا بست نے باطل کے خلاف رٹنے کا جو ولور ملت اسلامیہ میں پیدا کیا، اس کی قدر افزائی شرط بخات کے مترادف ہے۔“

بر سینیر کے یہ خطیب ایک عرصے سے علیل ہیں۔ مرض بھی ایسا ہے جواعضاء ہی کوشل نہیں کرتا، اعصاب اور دل کو بھی اؤفت کر سکتا ہے۔ پچھلے دونوں سے مرفن میں شدید اضطراب ہوا ہے، ہم سب کو اپنے خانہ حقیقی سے اس عظیم انسان کی زندگی کی بھیک مانگنی چاہیے۔ اللہ تعالیٰ انہیں ہم رخوا بعلاقہ رکھے۔

”یہ خبر کئی ماہ سے عوامی حلقوں کی پریشانی کا موجب بینی ہوتی ہے کہ امیر شریعت حضرت مولانا سید عطاء اللہ شاہ صاحب بخاری سخت بیمار ہیں ان کی زبان میں جس کی سحر طرزی کی کبھی زمانے میں وحوم تھی، لکھت پیدا ہو چکی ہے، اور ایسا لگتا ہے جیسے خلائق استر یہ چرائے آنحضرت میں چند لمبوں کا نہان ہو۔“

حضرت شاہ صاحب کے سیاسی نظریات سے خلاف کیا جا سکتا ہے، لیکن اتنی بات تو ان کے دشمن مجھی تسلیم کرنے پر مجبور ہیں کہ ان کی ذات جدوجہد آزادی کی تاریخ کا ایک روشن یاد ہے، انہوں نے اپنے طرز فکر کے مطابق مذکور آزاد کرنے کے لیے ایک عمر قید و بند میں برس کی اور اس راستے میں برصیبت کا خندہ پیشانی سے مقابلہ کیا تقاوی یا نیت کے خلاف ان کا جہاد بالسان تو بالخصوص امت پر ایک عظیم احسان ہے! ایسے لوگ روزہ روز پیدا نہیں ہوتے پاکستانی قوم کا فرض ہے کہ وہ بیماری کے زمانے میں اس بطل جلیل کے علاج مخالف ہے کے لیے ہر طرح کے نداخ و رہائی فراہم کرے اب عدیں کفت افسوس ملنے سے کیا فائدہ؟ اب وقت ہے کہ حکومت اور شاہ جی کے معتقدین اور ملک کے عوامی حلقوں اپنا فرض ادا کریں۔

ہمارے بعد انہیں رہے گا محفل میں  
بہت چرائے جلاوے گے روشنی کے لیے“

معذن نامہ ”امر ور“ لاہور

”امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی حالات کے تازہ حالات نے جنبات کی دنیا میں ایک طلاقم برپا کر دیا ہے، ان پر فالج کا ایسا جملہ ہوا

گہان کی قوت گویائی متناہر ہو چکی ہے۔ محایر خیال ہوتا ہے کہ اس مبلل نزار  
داستان کی یہ قوت تو سیاسی کشمکش نے پہنچے ہی چین لی تھی ایادوسرے  
الغاظیں مفلوج کر دی تھیں۔

انڈوپاکستان کے وہ بہترین خطیب ہیں کاش زندگی میں پھر ان کی  
تقریر ہوا اوس میں کبھی زار و قادر و نیک اور کبھی بنا اختیار سنیں۔  
قرآن حکیم میں موسیٰ علیہ السلام کی دعا ہے مَا سَلَّمَ اللَّهُ بِمِيرِی زبان  
کھول دے انکار لوگ میری بات سمجھو لیں۔

محلوم ہیں حضرت شاہ صاحب نے کبھی یہ دعا انگلی تھی یا نہیں  
مگا اللہ نے ان کی زبان میں یہ طاقت ضرور عطا فرمائی تھی کہ دشمنوں کا مجھ  
بھی تقریں کر رام ہو جاتا تھا۔ پاک دہندہ کی آزادی کے لیے ان کے طفافی  
دورے اور ان کی خطیبا نہ فتوحات تاریخ کے صفحات میں زدیں ہر دوف  
سے لکھنے کے قابل ہیں۔

کلام میں عجیب سحر تھا۔ جہاں چاہتے رُلا دیتے، جہاں چاہتے  
ہنسا دیتے، بسا اوقات ان کی تقریر کا سلسلہ مؤذن کے لفڑہ تک پیر پہنچتum  
ہوتا تھا۔ لیکن مجال ہے کہ ہزار ہا صافرین میں سے کوئی اٹھ جائے یا  
اوٹگھ جائے۔

ایسا عدیم المثال خطیب پاکستان میں خاموش زندگی گزار رہا ہے۔  
حضرت شاہ صاحب کے ہم جیسے عقیدہ تمدن دوں اور رفیقوں کے لیے یہی حقیقت  
کافی درذناک ہے کہ ان کے مرض میں کوئی اتفاق نہیں ہوا اور وہ ہسپتال  
سے نا یوس والپس آئے ہیں۔

آؤ! ہم دل کی گمراہیوں سے دعا انگلیں کرائے پروردگاریا اپنے

جبیب کے صدقے میں حضرت شاہ صاحب کو صحبت عطا فرماء اور باری  
یہ حضرت پوری کردے کا ایک باریپر ان کی خطابت سے ملت میں نئی  
نقدگی آئے۔  
روزنامہ انجام، کراچی

**پھر لاہور میں** حالات سے پریشان ہو کر جوں کے بتدائی سختی میں امیر شریعت کو پھر لاہور  
میں لایا گیا۔ اب کے دہ ماکان سلطان فونڈری کے ہاں اڈل ٹاؤن  
بلک بنی۔ کوئی نمبر، میں ٹھڑتے گئے۔ لاہور میں ان کے علاج کے لیے دو انگ انگ  
بوجڑ تجویز ہوئے۔ میدلکل بورڈ اکٹر کنل ضیاء اللہ اور ڈاکٹر محمد یوسف پرشعل مختار، جیکے الہ  
کے بورڈ میں حسب ذیل لوگ شامل تھے، حکیم محمد حسن قرشی، حکیم نیرداد سطی، حکیم بنی احمد سعید  
رپوتا حکیم اجمل خاں، حکیم شیدا تی اور حکیم محمد اسماعیل جگرانوالا واسطے۔

یہ سب معالج مشورے سے علاج کرتے رہے، ان دونوں امیر شریعت کی  
تیمارداری کے لیے ان کا رکھا سید عطا المحسن پاس رہا، کبھی کجا رامیر شریعت کے حرم محترم  
اور درسرے بچے بھی آتے رہے۔

امیر شریعت ۱۹۶۱ء میں مہلی دفتر لاہور انجانے حالم دین کی جیشیت سے آئے  
تھے اور ۱۹۶۴ء میں جب آخری بار لاہور لائے گئے تو سارا لاہور ان کو دیکھنے آمد آیا، اور  
کیوں نہ آتا جیکہ امیر شریعت نے لاہور کے سامنے اپنادل محل کر کر دیا تھا۔ جوانی کی بہاروں  
سے مت کی پرچاہیں تک وہ انہی کے لیے سارا کچھ کہنے سنتے رہے اہل لاہور نے مجھی  
امیر شریعت سے محبت از فاقہ اور عدالت کرنے میں کوئی کسر رکھا نہیں رکھی تھی پناہیں  
امیر شریعت اہل لاہور کو کوفہ کہا کرتے تھے۔

ان دونوں اڈل ٹاؤن کی اس کوئی میں عوام کے علاوہ سیاسی رہنماؤں، چھافیوں  
اویسوں، شاعروں اور کاروباری لوگوں کی آمد آمد سے شب و روز ایک بھی طلبکاری نہیں ایمر شریعت  
سب کو پہچانتے تھے، یہاں بات نہیں کر سکتے تھے، لوگ آتے، دوست چارپائی کے

نزو دیکھ کھڑے ہو کر زیارت کرتے اور چلے جاتے فارسی کے مشور شاعر علامہ  
محمد بن عرشی امیر سری بھی انہی دنوں امیر شریعت کو ملنئے آئے گرhalbات کو دیکھ کر بے اختیار کردا تھے  
—  
برق در عدید آسودہ بستر متدہ  
شعلہ نجواہ خاکستر شدہ

نماز ان حالات میں بھی نماز سے غافل نہ رہتے۔ یہ ذات باری تعالیٰ کی ان پر خاص  
نوازش تھی۔ حالانکہ بول نہیں سکتے تھے، لیکن عین نماز کے وقت اگر کوئی اس  
پاس نہ بھی ہوتا تو کسی چیز سے زمین پر کھڑکا کر دیتے تھے۔ اس آواز سے اہل خانہ فوراً حاضر  
ہوتے تو امیر شریعت ہاتھ کے اشارے سے نہیں نماز کے لیے کہتے، اور نماز باجماعت  
ہوتی۔ اکثر ایسا بھی ہوتا کہ نماز کے دوران ان پر ہوشی طاری ہو جاتی اور ان کے صاحبزادے  
عطال محسن انہیں دوبارہ نماز لوٹانے کو کہتے۔

انہی دنوں کا ذکر ہے کہ سرگودھا کے مفتی محمد شفیع امیر شریعت سے ملنے آئے ہوئے تھے  
کے والک مولانا محمد اکرم والک سلطان ذہندری نے مفتی صاحب سے گزارش کی:  
”دیکھا گیا ہے کہ یہ نماز میں بے ہوش ہو جاتے ہیں، اور اکثر  
دیکھا گیا ہے کہ یہ نماز میں بے ہوش ہو جاتے ہیں معزیزم عطا محسن شاہ جی  
پرندو رو دیتے ہیں کروہ پئی نماز لوٹائیں“  
اس پر مفتی صاحب نے فرمایا:

”ذمیر سے عزیزہ اشادہ جی کی بے ہوشی کی نمازیں ہماری ہو شدید کی  
نمازوں سے ہرار درجہ بہتر ہیں“

اس کے بعد چھری انبیاء نماز لوٹانے کو نہیں کہا گی۔  
مولانا اخیر محمد جالندھری ملنے آئے تو دورانِ گھنگوان کے ہر سے مولانا مفتی محمد بن  
کی سوت کی خبر دکل گئی، اور یہ بات امیر شریعت نے بھی سن لی احوال نکلا، کافی ناصلے پر مجھے

بایتیں کر رہے تھے، ان کو اشارے سے بلایا، اور کاغذ پیش لانگی، اس پر لکھا۔ یہ میرے لئے تاد  
تھے "اور پھر بے اختیار رونے لگ پڑے اور کافی دیر روئے رہے۔

اس طرح کے میل و نہار میں قریباً ڈیپھاہ لاہور میں گزار کر امیر شریعت کے ہوم جنریٹ  
کے ارشاد پر امیر شریعت کو جولائی کے آخری دنوں میں واپس مدنان لایا گی، اور اکثر کرنل  
ضیائل اللہ کی تجویز کردہ اوقیات کا استعمال ہوتا رہا، لیکن مرض مرضی پر اس قدر غالب آچکا  
نخاکہ ڈاکٹروں اور حکما کے تمام نسخے بیکار ہو گئے! اس طرح سے عقل انسانی جب اپنی رائے  
پر مات کھاچکی تقدیرت کے فیصلے کا انتظار ہونے لگا۔

ماضی کی چھپاں سالہ تاریخ کا محاجہ، افواج آزادی وطن کا سیہ سالا رہیں کی گھن گرج  
میں شیروں کا ساوقار اگھڑا میں بھلی کا ساکردار، ارادوں میں پہاڑوں کی سی پتگلی، مقداروں  
میں سیاروں کا جلو اور جذبات میں سمندریوں کے طوفان نے کر سلطنتوں کو خس و خاشاک کی  
طرح بھا لے جانے والا آج چار پانی پر بے حس و حرکت ٹلا پانے خالق کے فیصلے کا منتظر ہے۔

انتقال لاہور سے مدنان پہنچنے کے پھیں روز بجدرات اڑھائی بجے اچانک طبیعت  
خواب ہو گئی اور سانس اکھڑتے لگی، چکی شروع ہو گئی، لگر میں پریشانی بڑھی  
اور بوت کے سامنے ناچلنے لگے۔ یہی منحوس بخربھکاہی مدنان بھر میں لے اڑی کہ امیر شریعت  
انتقال کر گئے۔ تمام شہر آنحضرت دیدار کو ان کے گھر آن پہنچا، لیکن ہنوز گل و بیل کا رشتہ  
تمام نخا، اور امیر شریعت آخری آنسو مگن رہے تھے۔ حکیم عطاء اللہ خاں اور ان کے بیٹے  
بھی اپنی آخری پوچھی آسمانے کوہ موجود ہوتے، لیکن وہ بھی اپنے آنسوؤں میں الجھ کر رہے گئے۔  
امیر شریعت اس وقت بے ہوشی کے عالم میں تھے اور سانس رُک رُک کر ارسی سخنی،  
سورج غم آؤدھر سے سے تمام دن اس یا تم میں شرکیک رہا، وہ اپنے ڈھلتے ساتے  
کوکل کے اتم میں شرکرت کے نیے چھوڑ کر منزب کی چادر میں جا چھپا۔ شفقت نے لا رُکن کا  
سامباں مپن لیا میون منزب کی لفان کیلئے اٹھا ہی تھا کر چھ بچ کر چپ منٹ پر برصغیر کا غلیم

خطیب زندگی کے قریباً بہت پُرس گزار کر اس جہاں نافی سے رخصت ہو گیا۔ انا اللہ و  
انا الیہ راجعون، ۷

”ادا کر کے قرض اپنی خدمات کا سحمدم وہ جا گا ہوا رات کا  
اپد کے بگر کو روانہ ہوا مکمل سفر کا فسانہ ہوا“ (حدم)  
مبوت اکی خبر اریڈیو پاکستان نے یہ بھر رات پونے آٹھ بجے نشر کی۔ لیکن جہاں دل  
کی تاریں پیوست متعین، دہاں صح سے اضطراب تھا، اسلامی کی تصدیق  
نے دل کی دھڑکنوں کی رفتار مزید تیز کر دی۔ عشق ہجوم در جو جم محبوب کے آخری دیدار  
کو آنسوؤں کا نذر اترے کر گھروں سے نکل کھڑے ہوتے۔ کراچی سے پشاور تک کے  
لوگ، تھبفات سے دیہات تک کے عوام بخاز سے میں شرکت کے لیے آن پنچے۔

بہمناء ۲۲، اگست تماز طرک کے بعد ایرپرٹ معیت کا جائزہ اٹھانے کا اعلان تھا۔ اس دن کا  
آفتاب اپنے ساتھ تاریخ کا ایسا الیہ رکھ لیتے کہ طلوع ہوا، کہ صرف سلطنتیں ہی اس  
کے غم من ڈوب گئیں، بلکہ جذات انسانی اور قوت ایمانی کا یہ ربان بھی بیٹھنے کے لیے نکل ہو گیا۔  
اقیم خطا بت کافر انزوں اپنی تمام رعنایاں سمیٹ کر جہاں بے مررت سے رُخ  
موڑ چکا تھا۔ وقت کے نشیب و فراز جس کے قدیوں کی چاپ کے منتظر ہتھے، آج  
اس کی روح قریب کھڑی اپنے مہماں کی منتظر تھی۔ دھوپ کے ساتھے مکانوں کی  
دیواروں سے اتر کر گلی اور بازاروں کی دیکھ بھال میں مصروف ہو گئے۔

کراچی سے پشاور تک کے لوگ میل گاٹیوں اور ہوائی جہانوں کے ذریعے  
بخارے میں شرکت کے لیے تیز رفتار ہی سے مٹان پنچ رہے تھے۔ دیہاتیوں کی  
ٹولیاں اپنے مرشد کے جذارے کے لیے پہنچ رہی تھیں۔ تائے، لا ٹائے، اسائیکل بھی  
مصروف تھے، کران پر انسانوں کا گلہ نہ رہ جائے کروہ وقت کے عظیم انسان کی آخری سری  
میں شامل ہو سکے۔

نمازِ طبر کے بعد جب اس مردِ درویش کا جنازہ محلہ طبی شیرخان سے اٹھایا گیا۔ تو دو لاکھ انسانوں کا سمندر اس کے گرد مٹا تھیں مارہ ہاتھا۔ جنازے کے ساتھ لبیدے لمبے بالس یا مذہدیے گئے، تاکہ کوئی ہاتھ اس سعادت سے محروم نہ رہ جائے اتا ہم بزرگوں سو گواروں کو یہ نیکایت رسی۔

جنازہ جیسے جیسے پہنچنے والی طرف بڑھتا گیا، ہجومِ درجوم وگ اس میں شامل ہوتے گئے۔ کچھ ری بعڑ سے گزتا ہوا یہ ماتھی جلوس چار بجے کے قریب ایمرسن کالج کی گرومنڈ میں پہنچا اور جنازہ کی صیفی درست ہونے لگیں۔ تاریخِ ماضی اپنی شہادت لے کر آن پہنچی۔

حضرت امام ابو حنیفہ کی نمازِ جنازہ کے بعد اس کے دامن میں امیر شریعت (رحمۃ اللہ علیہ) کی نمازِ جنازہ کا دوسرا واقعہ تھا۔ درجہ اس سے پیشتر اس قدرِ جوم کسی درویش کے جنازہ میں نہیں دیکھا گیا۔

نمازِ عصر سے فدا پہلے حضرت امیر شریعت رحمۃ اللہ علیہ کی نمازِ جنازہ ان کے فرزند اکبر سید عطاء المثمن شاہ بخاری نے پڑھائی۔

**آخری آرام گاہ** متنان کو اس کے بڑا پے نے اسے اپنی تاریخ کی یادداشتیوں سے بھی مخدوم کر دیا ہے، ہاں اس قدر یاد پڑتا ہے کہ اس شہر کا تاریخی قلمبجے آج تا ستم بانع کا نام دیا جا رہا ہے، صدیوں پیشتر راجہ داہرنے تعمیر کیا تھا، اور آج یہ قلعہ اہل متنان کی غلطیم تفریج گاہ ہے۔ دن کے اباۓ اور اڑت کے انہیں ہی جانتے ہیں کہ تاریخ کے اس بو سیدہ دامن پر کیا گزری اور کیا بیتی۔ کاش! اگر تی ہوتی دیلوڑی کے منہ میں زبان ہوتی اور وہ چیخ چیخ کر اپنی بے بی کا اتم کرتیں، ملکیں بنتے سراور لا اڑت عمارت اپنی غیرت اپنے محاروں کے ساتھ ہی رخصت کر چکی ہیں، گواں کے سینے پر حضرت پیر بہادری گھن اور حضرت شاہ رکن عالم (رحمۃ اللہ علیہ) کے مزاریں مر جتنے خلافت ہیں

گر اس انھیں گئی میں نیکی اپنا منزہ چھاپتے ایک طرف بیٹھ گئی تاکہ غارت گری کے اس باب  
میا کرنے میں زمانہ جواب محسوس نہ کرے۔

حضرت امیر شریعت رحمۃ اللہ علیہ کی آخری آرام گاہ کا سوال جب احباب کے سامنے  
آیا تو مکشہ مدنان بی۔ اے۔ ترشی نے طلاع دی کہ رات گورنمنٹ پاکستان نواب امیر محمد  
خاں نے مجھے ڈالیت کی ہے کہ حضرت شاہ صاحب کی تدفین کے لیے بوجہ طلب کی  
جاتے، اس سے انکار نہ کریں، اس پر احباب کی راستے ہٹھری کہ حضرت امیر شریعت کی  
آخری آرام گاہ کے لیے قلعہ سے بہتر کوئی جگہ نہیں اور اپنے اس فصلے سے مکشہ مدنان کو  
آگاہ کر دیا، اور انہوں نے ایک گھنٹے کے اندر متعلقہ کاغذات کا غذت کمک کر کے ڈیکٹ مختبریٹ  
کے ہاتھ پھین دیے۔ ابتداً ایک شرط عائد کر دی کہ حضرت شاہ صاحب کے علاوہ دوسری کوئی  
تبرہاں نہیں بنے گی۔ مگر جیسے ہی حضرت امیر شریعت کے حرم محترم کو اس کی اطلاع ہوئی  
انہوں نے اس شرط کے علاوہ بھی امیر شریعت کو قلعہ میں دفن کرنے کی مخالفت کی نیزہ دیا۔  
”جو شخص عمر بھر حکومت کے کسی اعزاز کا احسان مند نہیں ہوا، اسے  
حکومت کی اجازت سے حاصل کردہ جگہ پر دفن کر کے اس کی روح کو  
صلد مرہ پہنچانا بمقابلہ نہیں۔“

اس پناپر نماز جنازہ سے فراغت کے بعد حضرت امیر شریعت رحمۃ اللہ علیہ کا  
جسید خاکی دولاکو سے زائد انسانوں کے کندھوں پر اپنی آخری آرام گاہ کی طرف روانہ ہوا۔  
چند قدموں کا فاصلہ طے کر کے بھاگری قبرستان کے ابتدائی کونے پر (میونسپل کمیٹی  
کے دیے ہوتے وسیع خطہ راضی کو امیر شریعت کا خاندانی قبرستان قرار دے کر)  
سورج کی آخری کرنوں سکھو بکھنے دیکھتے لاحقیوں انسانوں کے آنسوؤں سے بھیگی ہوئی  
سینکڑوں منہٹی نئے نجد میں اتار دیا گیا۔

محمد کی سیرت کا پیغامبر  
 خدا کے سند یہے بناتا ہوا  
 بڑی منزلیں کر گئے طے علم کی  
 بڑی دیر چلتا چلاتا ہوا  
 نہایت اہم سوچ میں کھو گیا  
 گھری دلکھری کے یہ سوگیا

(عدم)

مثل فرماداؤں کے نوال کے ساتھ ۱۹۰۰ء کو جب ہندوستان کے تخت پر فرنگی عدوں نگرانیاں لینے لگا، اور آہستہ آہستہ یہ سورج وقت کے تمام ستاروں کو مات و سے کراپنی چمک کے سنجھاں پر آبیٹھا تو شیخ دہمین کی قیسیح کے تمام دانے ٹوٹ کر اس کے قدموں میں آن گئے۔ ہندوستان کا تخت طاؤس اور کوہ فدر ہیرے کی چمک دنوں علامی کی رنجیر میں بھڑکے گئے۔ یونین جیک کی اڑائیں لاں قلعے کی چحت پر پڑھ کر گنگا و ہمنا کے پوتز پانیوں میں زہر کھو لئے گیلیں، مسجد کی اڈائیں کھیساوں کی آوازیں دب کر رہ گئیں۔ ایوان فرنگی کا ایک ایک قانون حجازی قافلے کے نقش پا پڑپنی نئی عمارت استوار کرنے لگا تو ایمان کی ایک نگاہ اٹھی، جس نے خون چکری آمینہش سے اس قدر انسو بھائے کے سارے ہندوستان روپڑا، اور یہ آنسو حضرت شاہ ولی اللہ کے آنسو نہیے۔ ابھی آنسوؤں سے پھر، ۱۹۰۵ء کے بعد کبھی محمود الحسن نے جنم لیا، اور کبھی قاسم نما توہی کی میلاش ہوئی۔ عبد اللہ سندھی اور حسین احمد مدنی بھی اسی کو کھکے لحل تھے۔ محمد علی جوہر، ابوالکلام آزاد، طفر علی خاں، مفتی اکھیت اللہ اور جمیل سید بھی اس قافلے میں شامل ہوتے گئے، تا آنکلاس رنجیر کی آخری کڑی حضرت امیر شریعت دستید عطاء اللہ شاہ بخاری، رحمۃ اللہ علیہ تھے۔ یہ رنجیر ایک ایک کڑی سیست ۱۹۷۱ء اگست ۱۹۷۱ء شام چھ بجکہ پچھیں منٹ کو اپنی تاریخ مکمل کئی۔

خدا رحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

## اخبارات

۲۲۔ اگست صبح کے اخبارات جب پاکت فی عوام کے ہاتھوں میں پہنچے تو ان کے صفواؤں پر سیاہ حاشیے تھے ملکی صحافت نے قابلہ کے حریت کے بہادر سپوت کو آخوندی خواجہ عقیدت پیش کیا اور ملک کے قلم کاروں نے امیر شریعت کی موت کو ملکی اور ملی لفظان قرار دے کر اپنے جذبات کا اظہار کیا۔

### روزنامہ جنگ کراچی

”حق یہ ہے کہ سید عطاء اللہ شاہ بخاری پاک و ہند کی ایک غلط شخصیت تھے۔ قوم ایک مخصوص رہنمہ سے محروم ہو گئی، لیکن ان کی یاد چھیسہ تازہ رہتے گی۔ امنوں نے قوم کو ازاد کرنے اور ملک کو ترقی کے منازل تک پہنچانے کے لیے جو کام کیا ہے وہ دوسروں کے پیش عمل پڑایت کا کام دے گا“

### روزنامہ افروز لاہور

”وہ شعلہ نوا خطیب امتحنگیا جس نے ربیع صدی تک سپاہ آزادی کا دل گرماتے اور حوصلہ بڑھاتے رکھا۔ دنیا نے خلافت کو اس پر نازھتا اور اس کی یہ صلاحیت ملک دلت کی خدمت کے لیے وقت رہی، لیکن وہ صرف خطیب ہی نہیں تھا، عمل کا دھنی بھی تھا۔“

### روزنامہ کوہستان لاہور

”وہ سید عطاء اللہ شاہ بخاری نے فرنگی استبداد کے خلاف اس وقت علم لجناوت بلند

کیا تھا جب سلطنت برطانیہ پر سورج غروب نہیں ہوتا تھا اور آزادی کی خواہش ایک دیوار نے کا خوب سمجھی جاتی تھی۔

ہمیں شاہ صاحب کے طریق کار سے اختلاف ہو سکتا ہے، لیکن کوئی بھی ان کی گفتوں سے انکار نہیں کر سکتا۔ آنے والی نسلیں جب برصغیر پاک و ہند کی آزادی کے بھروسے ہوئے اور اُنکا تھا کریں گی تو اس وقت بید عطا اللہ شاہ بخاری کو فرماؤش نہیں کر سکیں گی۔

### روزنامہ وفاق "لائلپور"

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی وفات ایک رعایات کے انجام کا اعلان ہے۔ وہ دو ایام کی پیداوار تھے، جس میں گرمی آواز کے ساتھ آدمی اور آدمی کے درمیان رشتہ گردانا جاتا تھا انسانی رشتے کے اس تصور تے خطابت کو جنم دبا، جسے مسلمانوں کی اجتماعی زندگی میں ہری اہمیت حاصل رہی ہے۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری مہدی مسلمانوں کے ایک بھروسہ دور میں پیدا ہوتے تھے۔ اس دور میں قد اور رہنماؤں کے ہوتے ہوتے انہوں نے اس طرح ایک منفرد مقام پیدا کیا کہ مسلمانوں کی مذہبی زندگی کو سیاسی زندگی سے مریوط کرنے کی کوشش کی اور خطابات کو طریقِ اٹھار کے طور پر اپنایا، جو مسلمانوں کی مذہبی زندگی کو سیاسی زندگی دنوں میں ایک مقبول اور مؤثر طریقِ اٹھار کا مرتبہ رکھتی تھی۔

### روزنامہ عوام "لائلپور"

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی وفات ایک بڑا ملکی صدر ہے، آج ہر پاکستانی کو محسوس ہر رہا ہے کہ شاہ جی کی وفات سے جو خلا پیدا ہوا ہے، وہ کبھی پر نہیں ہو سکے گا۔ وہ لوگ تم نے ایک بی شوخی میں کھو دیے ڈھونڈا تھا آسمان نے جنہیں خاک چھان کر

## ہفت روزہ لیل و نہار لاہور

”مرحوم جب یہ کہتے کہ میری تین چوتھائی زندگی لیل میں اور ایک چوتھائی جیل میں گزی تو حقیقت بھی یہی ہوتی تھی، وہ محض ایک سیاسی رہنمائی تھے، ایک مکمل شخصیت تھے۔ مجاہد بھی اور زندگی۔ جس طرح لاکھوں کے مجمع میں گر جاتے، اسی طرح احباب کی خصل میں جنکتے۔ بلہ سنجی اور خوش گفتاری سے ہر ایک کامل شخصیت میں رکھتے شعر و ادب کا مذاق نہایت پاکیزہ رکھتے تھے۔ محبت و مرتوت، اخلاص، ایثار و اداری اور دوست داری کا یہیکر تھے، اور یہ صفات اب نایاب ہوتی جا رہی ہیں۔“

## ہفت روزہ اقدام لیل و نہار لاہور

”سید عطاء اللہ شاہ بخاری اردو اور پنجابی کے بے مثل خطیب تھے، انہوں نے اپنی فصاحت اور بلاغت، خطابت اور علم کلام کی توبیں کے دہانے انگریز شاہی تعلیم پر مركوز کیے تھے انہیں اخلاقِ عقیدہ کے علاوہ احمدیوں (مرزا بیوں) سے غیر فنا کی کدکی بڑی وجہ رہتی کہ بانی سدلہ نے انگریزی سلطنت کو اپر جمیت قرار دے رکھا تھا۔ اس وجہ سے انگریزی استھان اور احمدیت (مرزا سنت) دو ایسے نشانے تھے جن پر شاہ صاحب نے ہدیثہ گولہ باری جانی رکھی اور دنوں کو خاصہ لفظان پہنچایا۔“

## ہفت روزہ ایشیا لیل و نہار لاہور

”قیام اپکستان کے بعد شاہ صاحب عمل ایساست سے کنارہ کش ہو گئے تھے، لیکن تحریکِ نظم نبوت کے دوران وہ پھر اسلام کی آمد و بچانے کے لیے میلان میں اڑائے شاہ صاحب ایسی جامع کمال شخصیتیں روز روپیا نہیں ہوتیں۔ افسوس ہے کہ پرانے بادہ کش ایک ایک

کر کے اس مخلص ہستی سے اٹھتے جاتے ہیں، اور کوئی ان کی جگہ پر کر لے والا نظر نہیں آتا۔

### ہفت روزہ "خدمِ الدین" لاہور

۱۔ ۲۱ اگست ۱۹۷۱ء کو یہ جگہ خداش بھر سارے مک نے انتانی سچ قلت سے منی کہ مک کے میرزا فرزند بعلیٰ حبیل، مجاہدِ عظام، جنگِ آزادی کے شیرول رہنا، محب و محبوب اولیاء اللہ ارشح تھم نبوت کا پروانہ امیر شرہ لحیت حضرت مولانا سید عطاء اللہ شاہ بخاری ہمیشہ کے لیے ہم سے جعل ہو گئے۔ اَللّٰهُ دُونا اَمِيرُ رَاجُونْ ॥

### ہفت روزہ "الاعتصام" لاہور

«شاہ صاحب اپنی ذات میں ایک بخوبی اور ایک ادارہ تھے۔ ان کی موت تھا ایک شخص کی موت نہیں، ایک عحدہ ایک دور اور ایک جماعت کی موت ہے، جو اسلام اور مسلمانوں کی ہر صیبیت کے وقت مُضطرب دل کے کرائے تھے اور یہ اواز بصریہ پاک وہندہ اور عالم اسلام کے ہر ساخی میں بلطفیار ملیند ہوتی تھی:»

### پنجاب یونیورسٹی کا اردو مجلہ "محور" ستمبر ۱۹۷۱ء

..... اک دیا اور سمجھا .....

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی وفات اس دور کا سب سے بڑا لامیہ ہے۔ المیس لیے کرنی نسل یہ توجہ تھی ہے کہ برکت نے بڑانوی پارٹی میں کیا کچھ کہا تھا نہیں یہ تو معلوم ہے کہ دوم میں (جنور) نے کس طرح اپنی خطابت سے برونس کے قتلار کا تختہ المٹ دیا، مگر وہ یہ نہیں جانتی کہ کشتہ صاحب نمازِ عشا کے بعد تقریر شروع کرتے تھے اور ہزاروں سامعین رات بھر بیٹھنے کے بعد فجر کی نمازِ ان کی امت میں پڑھا کرتے تھے اُن کی خطابت کا سحر را چلتے لوگوں کو کھینچ

کر جلسہ گاہ میں لے آیا کرتا تھا۔ یہ آوار کا جادو اس یہے تاریخی حیثیت اختیار نہ کر سکا کہ ان طرفی کی طرح انہیں کوئی شکر پسند نہ ملا، اور پھر اس یہے بھی کہ جو دین ان کا سیاسی مسئلہ نہیں بل مل میگ سے دور لے گیا اور وہ تحریکِ حصول پاکستان سے کٹ گئے تو غلط راست پر رکھیا نہیں، مگر اس خلاف کے باوجود ان کی دیانت، خلوص اور بنے عرضی نہبہ سے بالآخر تھی۔

ان کی درویشی ایل بصرت کے یہے آج بھی پڑنے را ہے ॥

### ہفت روزہ "لاہور" لاہور (مرزا نیت کا ترجمان)

"سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی وفات دراصل سابق علاقہ پنجاب کے رعومی نفیات کے ماہر ایک ایسے شاعر بیان مفتر کی وفات ہے جس کا بدل شاید ہی پیدا ہو سکے" ہم امامہ تبصرہ "لاہور" ۔

۲۱ اگست کی شام تاریخ عالم کا ایک منتقل عنوان بن گئی، جب حضرت امیر قریعت (رحمۃ اللہ علیہ) نے اس جہان فانی کی بے عنایتوں سے اتنا کہ عالم جادو فنی کی راہی، اور اپنے گریبان کی پریشان و صعبیاں یہے اس سفر پر چل دیے جہاں تو کوئی موڑ آتا ہے اور زندگی کوئی منزل کی رہنمائی کرتا ہے۔ اس راہ کی ہر شے ان کے لیے اجنبی ہو گی۔ لیکن شاہ جی کسی کے لیے غیر نہیں ہوں گے، وہ اس جہان کی بھی ہر خلوق کے لیے جانے پہچانے میں پروردگار عالم کے حضور حاضری سے پیشتر یقیناً وہ سب کا سلام لیں گے اور خاتم الانبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام شاہ جی کی روح پاک کو فرشتوں کے دوش پر ہوش کو شہر پر بلائیں گے؛ تاکہ زندگی کے طویل سفر کی تحکماں سے مل کو تسلیم ہو سکے ایسے لوگوں سے ایسا ہی سلوک ہوتا ہے۔ وَ لَكُمْ يَعْلَمُ مَا كُنْتُ أَنْهَاوُ بِيَعْلَمُونَ ۝ (هم ان کے اعمال کا بہت اچھا بدل دیں گے)

## تعریف

### صدر پاکستان فیلڈ مارشل محمد ایوب خاں

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کی وفات حضرت آیات پر مجھے بلے حد صدمہ ہوا ہے شاہ حسن:  
جنگ آزادی کے زبردست مجاہد تھے۔ قدرت نے آپ کو علم و فصاحت کی تینیں دعیت  
کی تھیں۔ موت نے ہم سے ایک عظیم شخصیت چھین لی ہے۔“

### مولانا سید ابو علی مودودی

”یہ بڑی خبر ہے۔ آج مسلمان ایک بہت بڑی شخصیت سے محروم ہو گئے  
ہیں۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری اپنے وقت کے بہت بڑے خطیب تھے، ملکہ یہ کہنا بالکل  
درست ہو گا کہ وہ اپنے وقت کے سب سے بڑے خطیب تھے، ان کی وفات نے ایک  
بہت بڑی جگہ خالی کر دی ہے۔“

### یخش حمام الدین

امیر تحریک کی خطابت نے چالیس برس تک نیم بیاعظم کے عالم کو بالعموم اور مسلمانوں  
کو بالخصوص متحرک کیا۔ ان کے نذر طرف نے اور ملک کو آزاد کرنے کا جذبہ پیدا کرنے میں وہ اپنی شان  
آپ تھے۔ آج ان کی موت سے جو جگہ خالی ہوئی ہے وہ صدیوں پر نہیں ہو سکے گی۔

### مولانا غلام رسول قمر

سید عطاء اللہ شاہ بخاری سلام اور آزادی کے عظیم مجاہد تھے ان کی پوری زندگی پر خلاص

قریانیوں کا ایک مرتفع ہے کہ خود ان کے بنیہ تھے اس فیقتوں میں ان کی مثال شاید ہی ملے ہیں۔

### احمد نور حمّام قاسمی

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے انتقال کے ساتھ پیر تیرپاک دہنڈ کی تحریک آزادی کا دہنڈی کی افروز اور دلاؤیز باب نظم ہو گیا، جس میں آزادی کی خاطر جسمانی اور روحانی صحوتوں سے سنا عبادت کا درج اختیار کر گیا تھا۔ سید عطاء اللہ شاہ بخاری کا وجود گرامی امن مقتضی جدوجہد کا جسم نشان تھا۔

### مولانا داؤد غزنوی

”شاہ صاحب بہادر سپاہی، مخلص دوست اور انتہاک و رکھتے۔ ان کی موت سے جو خلا پیدا ہو گیا ہے، اس کے پر ہونے کا اب سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔“

### مولانا مظہر علی اظہر

امیر شریعت نے اپنی زندگی میں ہی اس قاہرو جابر استھار کا خاتمه پاک دہنڈ کی سر زمین میں دیکھ لیا، جو اس کی جنگ آزادی کا مطیع نظر تھا، وہ جس عزم کو لے کر ۱۹۱۹ءیں میدانِ عمل میں آیا تھا، اس نے ۱۹۲۷ء میں حکیم الہی اسے کامیاب دیکھا۔ اللہ تعالیٰ اس بطلِ حرثیت کو اپنے جوارِ رحمت میں جگ دے۔

### مولانا احتشام الحق

”مجھے شاہ صاحب کی وفات سے بے حد رنج ہوتا ہے۔ ان کی موت پیر تیرپاک دہنڈ بلکہ سارے عالم اسلام کے مسلمانوں کے لیے نعمانِ فلیم ہے۔“

## مولانا مفتی محمد شفیح (کراچی)

مولانا کی وفات سے علام کی صفت میں جو خلاپیدا ہو گیا ہے وہ عرصہ تک پرداز ہو سکے گا۔ ہم آپ کے غم میں پورے طور پر شرکیں ہیں۔“

## تاج الدین انصاری

”چالیس برس تک جس کی شحد نوائیوں نے مسلمانوں کو گرا مایا، وہ آج ہمیشہ ہمیشہ کے لیے خاموش ہو گیا۔ یصرف ایک خطیب، ایک عالم، ایک دوست اور ایک بزرگ کی موت ہی نہیں، بلکہ ایک دور، ایک تاریخ کی موت ہے۔“

## سید مظفر علی فتحی

مسلمانوں کے ہر مکتب خیال کو حضرت شاہ صاحب کی موت نے رنج پہنچایا ہے، اور اس عظیم شیخیت کے الٹھ جانے سے جو خلاپیدا ہوا ہے، وہ صدیوں تک پردہ ہو سکے گا۔

## مولانا کوثریازی

سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے سیاسی نظریات سے اختلاف ممکن ہے، لیکن اس بات سے کوئی شدید سے شدید مخالفت بھی انکار نہیں کر سکتا کہ تھیں پاک و ہند کی جدوجہد ازادی کی تاریخ میں ان کی زندگی ایک روشن باب کی حیثیت رکھتی ہے۔ ان کے جانے سے خطابت، سیاست اور ذہب کی دنیا میں ایک ایسا خلاپیدا ہو گیا ہے، جسے قحط ارجال کے اس دور میں پر کرنا ناممکن ہے۔

# لباس، خوراک اور عادات

انسان، انسان سے رہ جیات پر سفر کے بعد ان راستے میں ہی اختلاف نہیں کرتا بلکہ اس کی ہر راہ اور پتہ جلا گاتا رہے۔ اس چورا ہے پرانا ان اپنے ذوق کا تباہا تک ہے۔ اسی طرح حضرت امیر شریعت در حجۃ اللہ علیہ نے بھیتیت انسان اپنی انوار دیت کو تائماً رکھا۔

**لباس** | ادائی جوانی میں جب آپ بھاری سے پنجاب آئے تو رنگِ سوری کی بھاری طرز کی شرعی خلواڑی گھنٹوں تک گول آتین کا لمبا کرنا، بزرگ کی گپٹی اور پاؤں میں سرخ بھاری قسم کی جوتی پن روکی تھی، پھر جیسے جیسے پنجابی طرزِ نہدّ قبول کرتے گئے بھاس میں تبدیلی آتی گئی، اسی طرح کبھی تہندہ اور کبھی کھدر کی خلواڑی پہنچتے۔ طالب علمی کے زمانے میں سرپرنسگی اور کھدر کا نیلے رنگ کا تہندہ عام استعمال کرتے تھے۔ آگے چل کر کھلی آتین کا کھدر کا لمبا کرنا عموماً شتری رنگ کا پہنتے تھے۔ اس نسبت سے اس زمانے کا کھدر اس قدر مقبول ہوا کہ بخاری کھدر کے نام سے مشہور ہو گیا۔ موسم مرماں میں کھدر کا لمبا شیر وانی نما کوٹ، اس کبھی کبھار کا یا گرم عبا پہنتے، اسرا پر امارک طرز کی ٹوپی پہنتے۔

احرارِ انفرادوں میں شمولیت کے وقت سیاہی، اُنل سرخ رنگ کا کرنا پہنتے جواہار رضا کا رعل کا امتبازی نشان تھا۔

ابتداء (۱۹۷۱ء) میں ہاتھ میں موٹا ڈنڈا رکھتے تھے، اس نسبت سے ایک عرصے تک عوام میں "بخاری ڈنڈے والہ" مشہور رہے، لیکن جب چودھری افضل حق رحمۃ اللہ علیہ نے پنجاب اسلامی سے مسلمانوں کے نیتے تلوار رکھتے کا عالم قانون منظور کر لایا تو امیر شریعت نے ڈنڈے سے کی بجا تھے تلوار پکڑ لی۔ ۱۹۷۳ء میں جب مجلس احوار نے اپنے رضاکاروں کے لیے کھلڑی کو اپنا جماعتی نشان قرار دیا تو دم واپس سے کچھ عرصہ پیشہ تک ہاتھ میں کھلڑی

رکھتے رہے۔ نندگی کے آخری دنوں میں بید کا کھونشا بطور سمارا رکھ رہے ہے۔

**خوارک** اگر ہوتے تو ہم وہ اپنے کی وال کو دسرے کھانوں پر تزیح دیتے اس فر کے دوران خوارک میزبان کی مرخصی پر چھوڑ دیتے، سخارش پر کبھی کھانا نہیں کھوایا۔ مادہ چاہل زیادہ مرغوب تھے، لیکن درودگردہ کے باعث بہت کم استعمال کرتے تھے، بعض دیہاتوں میں پیاز اور بامی روٹی ملکیں تھیں کے ساتھ بھی پسند کرتے لیکن جنم بھی ہونے کے باعث لیں ان کے لیے نقصان وہ تھی اسی لیے گائے کے گوشت سے بہش احتساب رہا۔ مرغون غذاؤں سے نکوت نہیں تھی لیکن پسند نہیں کرتے تھے ایزبان کو اکثر اس پر ڈانٹ دیا کرتے تھے۔

جلسوں یا کافروں کے موقع پر صرف ایک کھانا پکانے کی تائید کرتے۔ سبزیوں میں شخم، مرسوں کا ساگ اور گھیا شوق سے کھاتے۔ میٹھی اشیاء نام کر حلوہ مرغوب نہیں تھا، فرمایا کرتے، یہ مولویوں کے منزہ پر سینٹ کا کام دیتا ہے۔ یعنی حلوہ خور مولویوں کے منزل سے حق بات نہیں نکل سکتی۔

چھوٹوں میں آسم سے زیادہ محبت تھی، اور خربوزہ بہت کم کھاتے تھے۔ امیر شریعت کی رائے میں خربوزہ کے بکثرت استعمال سے گلے پر برادر پڑتا ہے، جب کبھی آواز دب جاتی تو کچا امرود یا امرود کے پتے ابال کران کا پانی استعمال کرتے۔

**عادات** انسانی عادات قبرتک پچھا نہیں چھوڑتیں۔ لیکن حضرت امیر شریعت کو اپنی قوت ارادتی (WILL POWER) کی وجہ سے اپنی عادات پر خاصا قابو تھا لیکن عام عادات جوان کی جزو زندگی بن چکی تھیں، ان کے ہاتھوں مجبور تھے۔ مثلاً جیل میں ہوں یا ریل میں امناڑ صح سے پمشیر چائے بخیر دو دہ کے ضرر پستے۔ چنانچہ چائے کا سامان دستوں امٹی کا تیل، بہترین چائے کی پتی، میٹنی، نمک، فنجان اور ایک چھوٹا چچ، سفری سکبیں میں بہشہ ساتھ رہتا۔ کبھی کجھار شردوں میں اگرا چھی چائے نیا بہ ہو جاتی تو دیہاتوں کے سفر میں اس کی تلاش کرتے جا کر سفر میں جاتی۔

یوں توہنماز کے بعد نظیفہ کرتے، لیکن نماز بخیر کے بعد قریبًا ایک گھنٹہ اس کے لیے الگ بیٹھتے۔ پان کھانے کی سخت عادت ہو گئی تھی، لیکن بخیر تباہ کے کھاتے، بازاریں چلتے پھرتے نہیں۔ گھر میں یا تقریر سے پیشہ اس کا سامان بھی چانتے کی طرح کمی الگ نہیں ہوتا تھا۔ دوپہر کے کھانے کے بعد قیلولہ کرتے اور نمازِ عصر تک سوتے۔

تقریر کی رات کھانا نہیں کھاتے تھے بلکہ نمازِ عصر کے بعد چانتے کے وترخوان پر بیٹھتے تو اس کے ساتھ نہیں پارے یا کوئی دوسرا نیکین شے استعمال کرتے۔ اگر تقریر کا ارادہ ہو تو ہر شام کھانا کھا کر سو جاتے۔ پھر لاکھ کوشش کرو، تقریر پر آمادہ نہیں ہوتے تھے، اس رات نمازِ عشا بھی دیر سے پڑھتے۔

حضرت امیر شریعت (رحمۃ اللہ علیہ) کا دل نہ جانے خالق کائنات نے کس مٹی سے بنایا تھا کہ اس کے کسی گوشے میں نفرت کا شامبہ نہیں تھا۔ یہی وجہ تھی کہ ہر چاندرا سے محبت کرتے۔ خصوصاً خوبصورت انسان ہو کر حیوان ان کی نیکوگری کا مرکز ہوتا تھا۔ ایک وفات کی گاہ سے تانگے پر ریوے اشیش تک آنا تھا، اس کے گھوڑے پر چونظرِ طری کر گردن لائی، اپھوڑے سے سم افرید بدن ادم زمین تک ایس پھر کیا تھا، تمام راستہ کو چوان سلسلہ گھوڑے کی نسل پر گفتگو کرتے رہے۔ چھ میل کا فاصلہ طے کر کے منزل پر پہنچے تو اپھوڑے کا منزہ پھما تپکی لگائی، اور کوچوان کو کارئے کے علاوہ پانچ روپے زائد دیے کہ گھوڑے کو داڑھلا دے۔ ایک زمانیں کبوتروں سے بھی مشق ہوا، لیکن اس کی عمر مختصر ہی۔ اس دوریں تکمیل شوق کے پیسے افغانستان سے راس کماری تک اچھی نسل کے کبوتر حضرت امیر شریعت کو تھخہ میں ملے۔ لیکن جب ان سے تائب ہوئے تو اشنان تک مٹا دیا۔

عمر کے آخری حصے میں گھر میں مرغیاں بھی رکھیں۔ اچھے شعر کی وادی نہیں میں بخل نہیں تھے۔ حالانکہ خود اردو اور فارسی کے بہترین شاعر تھے، انہیم تخصص کرنے تھے، اشعار عموماً روشن سے شاعر کے کلام پر دادیئے ہیں فرانخ دل نہیں ہوتا، لیکن حضرت امیر شریعت کی علی

ووصیٰ پر تجھہ ہندوستان کے اکثر محدود شخرا نہیں اپنا کلام سنانے میں فخر محسوس کرتے، اور جس شحرِ امیر شریعت داد دیتے وہ اردو ادب میں سنبھن جاتا تھا۔ زندگی بھرا لگریز اور مزاں کی کے علاوہ کسی کو اپنا ذاتی دشمن نہیں سمجھا، اور اگر اصولی طور پر کسی سے بگاڑ ہو گیا تو پھر اس میں منافقت نہیں ہوتی تھی۔ دشمن دشمن ہے اور دوست دوست۔ دوست کے عیب کی پرده ورنی گناہ سمجھتے۔ انکھوں دیکھتے اور کانوں سن کر بھی سکا رہتے، پر اخلاف کے باوجود اگر کوئی گھر آ جاتا تو ایسا برتاؤ کرتے کہ اس پر اخلاف کا گمان تک نہ گزرتا۔

تصویر اور اواز | ۱۹۳۰ء میں پہلی مرتبہ حضرت امیر شریعت کی تصویر اخبارات میں شائع ہوئی۔ بینی کا مگر اس میں سر و بینی نایڈو کی تقریباً رہے تھے کہ کیرے کی آنکھ نے اپنی غافل پا کر پوری کر دی۔ اور پھر بھی تصویر تجھہ ہندوستان کے ہفتہوار انگریزی اخبار "بھی کانسیکل" اور روزنامہ "امت بازار پریکا" میں شائع ہوئی۔ سو سری تصویر "ڈیم" کے جل عازم میں کشمیر کے کپٹن عبدالرشید کے ساتھ ان کے اصرار پر بیگانی نوجوانوں نے اتاری، جو ملاقات کے لیے آئے تھے۔

امیر شریعت بذاتِ خود تصویر کے خلاف تھے، اس کے باوجود ان کی تصویریں لگائے گئے ہے دیکھنے میں آئیں۔ مگر یہ واقعہ ہے کہ ان میں ان کی رضا شامی نہ تھی۔ ۱۹۳۵ء میں ملتان کے مشور عکاس پودھری بیشرا حمد نے چوکِ حسین آگاہی میں جب اپنا نگارخانہ ترتیب دیا تو کسی بھانے حضرت امیر شریعت کو دہاں لے گیا۔ پودھری بیشرا حمد کے والد ڈاکٹر حیم سنجش مرحوم کی تصویر دہاں آؤیزاں تھی۔ مرحوم اگرچہ حضرت امیر شریعت کے مرید نہیں تھے، پھر بھی انہیں حضرت امیر شریعت سے بڑی عقیدت تھی، حضرت امیر شریعت کی نظر بے اختیار ان پر جاڑی، اور دیریکٹ تصویر کو دیکھتے رہے۔ اس موقع پر کہہ دیں نے بڑی حکمت سے کہہ کر تصویر کی پناہ میں رکھ کر وقت کا تعین کر دیا تھا۔ اچانک تک کی آواز پر امیر شریعت پونک پڑے، اور بڑی یحربت سے پوچھا، "یہ کیا؟ آخر انہیں پتہ

چل گیا کہ میرنی تصویر آماری گئی ہے اس پر سخت ناراض ہوئے، اور فوٹو گرافر سے وعدہ لیا، یا تو اسے ضمانت کر دینا، یا عامم نہ کرنا۔ لیکن اس کے باوجود یہ تصویر راقم کے ماتھا گئی، اور یہ وہی تصویر ہے جو اخبارات میں عام شائع ہوتی رہتی ہے۔ اس پر حضرت امیر شریعت جب کبھی فوٹو گرافر سے ملتے تو اسے "میرے آذر" کہ کر لپکارتے۔

۱۹۵۴ء میں راقم نے روزنامہ "آزاد" کے لیے حضرت امیر شریعت کی تصویر بنانے چاہی، لیکن انہیں پتہ چل گیا اور اس قدر بگڑے کہ دو سال تک راقم سے بات نہیں کی۔

۱۹۴۲ء یا ۱۹۴۳ء میں منظفر گڑھ کے ڈپٹی مکشنر مسعود ( موجودہ ایڈنٹیٹری محکمہ اوقاف) کی خواہش پر مولانا مجاہد الحسینی نے ایک اجتماع میں ٹیپ ریکارڈ رکارڈ لگادیا تاکہ امیر شریعت کی تقریر ریکارڈ کی جا سکے۔ اس جلسے کی صدارت بھی ڈپٹی مکشنر ہی کر رہے تھے اور ٹیپ ریکارڈ بھی انہی کا تھا۔ ان دونوں مسٹر مسعود شاید واحد ادمی تھے جن کے پاس یہ آلم تھا۔ مسٹر مسعود باوجود سرکاری گزٹ میڈائلفیسر ہونے کے سہیش کھدر پوش رہے اور یہی وجہ بختی کہ امیر شریعت نے سہیش ان سے محبت کی۔

تقریر کے دوسرے دن انہوں نے امیر شریعت کو چائے پر بلایا، اور دوسرے کمرے میں تقریر کار ریکارڈ لگادیا۔ امیر شریعت نے اپنی آواز پہچان لی اور ٹرے سے یہ ران ہوئے، جب انہیں اس نئی ایجاد کا علم ہوا تو اسے ٹراپسند کیا۔ اس پر گھر میں آگ کہا:

"آج میں نے اپنی تقریر سنی ہے، میں بہت اچھا بول لیتا ہوں۔"

یہ کہ کہ استغفار اللہ ٹھہرا اور روئے نگ گئے۔

**عقیدہ** | سیاسی اختلاف کے علاوہ نہ بھی عقاید میں بھی امیر شریعت سے اختلاف کیا گیا۔ ان کے جذبہ توحید کے پیش نظر ان پر یور مقلد ہونے کا الزام بھی لگایا گیا۔ مگر اس میں کوئی حقیقت نہ تھی۔ وہ حضرت امام ابو حیین فرمحمدۃ اللہ علیہ کے مقلد تھے۔ ابتدأ میں حضرت پیر مسلم (غمائہ کو طوفی درحمة اللہ علیہ) کے مرید ہوئے۔ ان کے انتقال پر

حضرت مولانا عبد القادر را نے پوری رحمت اللہ علیہ کے ہاتھ میں ہاتھ دے دیا اور تادم  
والپسیں حضرت را نے پوری رحمتہ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہے۔

اس واضح حقیقت کے باوجود برصغیر کے مخصوص حکام نے انہیں ایک طرف  
اگر اپنا سیاسی حلف خیال کیا، تو دوسری طرف صحیح عقیدے سے پربھی یقین نہیں کیا یعنی عام  
کی انہی ہاتھوں پر حضرت امیر شریعت نے فرمایا تھا۔

”ایک وقت آئئے گا کہ تم ہماری قبروں پر آکر روؤگے  
اور کہو گے کہ تمہیں بوج پچھے تھے۔“



# سرزمیں ملتان ٹسے!

اے شہنشاہوں کی بستی اویاڑوں کے دیار  
 ذر سے ذر سے پر تیرے رحمت پر درگار  
 ہر خزان کے دور میں قائم رہی تیری مبار  
 تیرے دامن میں ہیں بھی نیک بندوں کے مزار  
 تیری اک تاریخ ہے اور تیرا اک کردار ہے  
 تو شیدوں کی ہے نئی تو امانت دار ہے  
 آج پھر پہلویں تیرے ہے عطاء اللہ شاہ  
 ہاں کہ وہ باغی رہا برتاؤی سرکار کا  
 جو امیر وقت مقاومتے تھے جس سے کچلا  
 وہ محافظت تھا وقارا حسین مختار کا  
 آئین افرنگ نے باغی بنایا مختاب جسے  
 ہے بھی دارو رسن نے آنیا مختاب جسے  
 یہ خزانہ دفن کرتے ہیں تمہاری خاک میں  
 تاکہ یہ محفوظ رہ جائے زمین پاک میں  
 خشتک ہے تھیں یہ تو اس کی پوکیدار ہے  
 یہ امانت قوم کی اور سید احرار ہے  
 ویکھنا ضائع نہ ہو جائے وطن کا بالکپن  
 دانع تباہ آنے نہ پائے اور نہ ہو میلا کفن  
 قبر کی متی۔ بے کہہ دو، لحد کو آواز دو  
 پاک رہنا چاہیے محشر تماک تیرا ضمیر  
 با ادب آئیں فرشتے روک دیں حشرات کو  
 سورہ ہے تیرے دامن میں شریعت کا ایمیر